
Филологический вестник   2025, Том 4, № 4        ISSN 2949-4656 
Philological Bulletin    2025, Vol. 4, Iss. 4             https://fv-journal.ru 

  
 

15 

 

 

Научно-исследовательский журнал «Филологический вестник / Philological 

Bulletin» 

https://fv-journal.ru 

2025, Том 4, № 4 / 2025, Vol. 4, Iss. 4 https://fv-journal.ru/archives/category/publications 

Научная статья / Original article 

Шифр научной специальности: 5.9.1. Русская литература и литературы народов Рос-

сийской Федерации (филологические науки) 

УДК 821.161.1 

 

 

Мотив идейного безумия в повести М.А. Булгакова «Роковые яйца» 

 
1 Муртазалиева Е.А., 1 Нурмагомедова Р.О., 

1 Дагестанский государственный университет 

 
Аннотация: статья посвящена анализу феномена «идейного безумия» в повести М. Булгакова «Роковые яйца» как 

ключевой метафоры опасности научного фанатизма и технократической утопии. В центре исследования – трагические 

судьбы профессора Персикова и Александра Рокка, чья одержимость знанием и властью над природой приводит к 

апокалиптической катастрофе. Через анализ символики красного луча, зооморфных образов и библейских иллюзий 

демонстрируется, что безумие героев – не психическая аномалия, а следствие разрыва между научным прогрессом и 

духовной ответственностью. Статья доказывает, что гибель Персикова – не просто расплата за личные ошибки, а 

притча о том, что технократия, отвергающая гуманизм ведёт к самоуничтожению. 

Работа подчёркивает актуальность булгаковского предупреждения: любое открытие, лишенное нравственных ори-

ентиров, несёт в себе семя апокалипсиса. 

Ключевые слова: идеологическое безумие, научный фанатизм, научная этика, ответственность, М.А. Булгаков 

 

Для цитирования: Муртазалиева Е.А., Нурмагомедова Р.О. Мотив идейного безумия в повести М.А. 

Булгакова «Роковые яйца» // Филологический вестник. 2025. Том 4. № 4. С. 15 – 19. 

 

Поступила в редакцию: 4 апреля 2025 г.; Одобрена после рецензирования: 3 июня 2025 г.; Принята к 

публикации: 24 июля 2025 г. 

 

*** 

 

The motive of ideological madness in M.A. Bulgakov's novel "Fatal Eggs" 

 
1 Murtazalieva E.A., 1 Nurmagomedova R.O., 

1 Dagestan State University 

 
Abstract: the article is devoted to the analysis of the phenomenon of "ideological madness" in Mikhail Bulgakov's novel 

"Fatal Eggs" as a key metaphor for the danger of scientific fanaticism and technocratic utopia. The study focuses on the tragic 

fates of Professor Persikov and Alexander Rokk, whose obsession with knowledge and power over nature leads to an apocalyp-

tic catastrophe. Through the analysis of the symbolism of the red ray, zoomorphic images and biblical illusions, it is demon-

strated that the madness of the heroes is not a mental anomaly, but a consequence of the gap between scientific progress and 

spiritual responsibility. The article proves that Persikov's death is not just payback for personal mistakes, but a parable that a 

technocracy that rejects humanism leads to self-destruction. 

The work highlights the relevance of Bulgakov's warning: any discovery devoid of moral guidelines carries the seed of the 

apocalypse. 

Keywords: ideological madness, scientific fanaticism, scientific ethics, responsibility, M.A. Bulgakov 

 

For citation: Murtazalieva E.A., Nurmagomedova R.O. The motive of ideological madness in M.A. Bulgakov's 

novel "Fatal Eggs". Philological Bulletin. 2025. 4 (4). P. 15 – 19. 

 

The article was submitted: April 4, 2025; Approved after reviewing: June 3, 2025; Accepted for publication: Ju-

ly 24, 2025. 

https://fv-journal.ru/
mailto:https://fv-journal.ru


Филологический вестник   2025, Том 4, № 4        ISSN 2949-4656 
Philological Bulletin    2025, Vol. 4, Iss. 4             https://fv-journal.ru 

  
 

16 

Введение 

1920-е годы стали временем расцвета фанта-

стической прозы, обогащённой сатирой и гротес-

ком. В этот период М.А. Булгаков создаёт свои 

знаковые повести – «Дьяволиада», «Роковые яй-

ца» и «Собачье сердце», где реальность перепле-

тается с вымыслом. Однако по мнению Л.П. Ры-

маревой, Булгакова нельзя причислить к адептам 

научной фантастики. Фантастическое в его 

текстах – не самоцель, а «художественный при-

ём», позволяющий гиперболизировать проблемы 

современности. 

Немецкий исследователь Петер Ролльберг в 

своих работах обращает внимание на особенность 

советской сатиры: протест писателей против 

насильственного вмешательства в естественный 

ход развития общества и личности часто выражал-

ся через «зооморфные аллегории». В отличие от 

классической традиции, где животное олицетво-

ряло гуманность, у авторов этой эпохи оно стано-

вится символом социального регресса. Что мы и 

наблюдаем в «Роковых яйцах» 

Писатель помещает «гениальные открытия» 

(вроде шариковского эксперимента или «красного 

луча» Персикова) в узнаваемые реалии советской 

Москвы, создавая эффект тревожной достоверно-

сти. Таким образом, он не предсказывает будущее, 

а обнажает риски утопических проектов своей 

эпохи – будь то революционное переустройство 

мира или слепая вера в науку. 

Материалы и методы исследований 

Материалом исследования послужила повесть 

М.А. Булгакова ‘’Роковые яйца’’. Для исследова-

ния применялись следующие методы: биографи-

ческие, культурно-исторические, сравнительно-

исторические, системно-структурные методы. 

Результаты и обсуждения 

Повесть Михаила Булгакова «Роковые яйца» 

(1924), написанная в жанре сатирической фанта-

стики, остается актуальной притчей о границах 

научного прогресса и опасности идеологического 

фанатизма. В центре сюжета – гениальный про-

фессор Владимир Персиков, открывающий таин-

ственный «красный луч», способный ускорять 

развитие живых организмов. Его открытие, попав 

в руки невежественного бюрократа Александра 

Рокка, оборачивается необратимой катастрофой: 

вместо восстановления поголовья кур луч случай-

но выращивает гигантских рептилий, грозящих 

уничтожить страну. 

Булгаков продолжает традицию романтическо-

го осмысления гениальности, но вносит в неё иро-

ничный поворот. Профессор Персиков как герой – 

избранник, наделённый сакральным знанием, во-

площает архетип учёного-творца, чей интеллект 

граничит с одержимостью. В отличие от романти-

ческих гениев, чья исключительность возвышала 

их над толпой, Персиков становится жертвой соб-

ственного дара: его гениальность оборачивается 

разрушительной силой и хаосом. 

Безумие Персикова не связано с психическим 

расстройством, оно проявляется в отрыве от ре-

альности и игнорировании этических норм. Пер-

сиков добровольно заточает в себя в кабинете. 

Булгаков подчёркивает: «…он уже не принадле-

жал себе… Он принадлежал лучу» [1]. 

Булгаков создает образ учёного, чья исключи-

тельность становится «укором» советской дей-

ствительности. Персиков с его образованностью, 

нестандартным мышлением и фанатичной предан-

ностью зоологии, резко контрастирует с окружа-

ющими людьми, которые поглощены бытовой су-

етой. Для героя реальность обретает смысл лишь 

тогда, когда пересекается с наукой. Даже личная 

трагедия (разрыв с женой) не волнует его так, как 

смерть подопытной суринамской жабы. Патологи-

ческая преданность Персикова науке становится 

причиной его отчуждения от общества. Сторож 

Панкрат с тревогой наблюдает за странными риту-

алами учёного (ночные бдения у микроскопа, мо-

нологи с лягушками), воспринимая их как призна-

ки ненормальности. Слушатели лекции, восхища-

ясь научными открытиями Персикова, все же 

снисходительно именуют его «чудаком» 

Булгаков, мастер гротеска и аллегории, создает 

многогранную метафору «идейного безумия» – 

слепой веры в силу науки или государственной 

идеологии, лишенной нравственных ориентиров. 

Эта тема становится ключевой для понимания по-

вести: и профессор Персиков, погруженный в 

научный азарт, и Рокк, слепо следующий директи-

вам, становятся жертвами собственного фанатиз-

ма. Их действия, мотивированные благими целями 

(прорыв в биологии, решение продовольственного 

кризиса), приводят к хаосу, обнажая абсурдность 

попыток «ускорить» природу или историю. 

Замысел булгаковской повести «Роковые яйца» 

наследует ключевые мотивы гётевской трагедии 

«Фауст», трансформируя их в контекст научно-

социальной утопии XX века. Если у Гёте «сделка с 

дьяволом» становится метафорой вечного стрем-

ления человека к запредельному знанию, то Бул-

гаков заменяет мистический пакт на «сделку с 

наукой», обнажая риски технократического фана-

тизма. У Гёте Фауст, подобно Адаму, «вкушает 

плод» запретного знания, вступая в договор с Ме-

фистофелем. Этот «мотив испытания» структури-



Филологический вестник   2025, Том 4, № 4        ISSN 2949-4656 
Philological Bulletin    2025, Vol. 4, Iss. 4             https://fv-journal.ru 

  
 

17 

рует сюжет: герой проходит через соблазны вла-

сти, любви и славы, чтобы обрести истину. 

У Булгакова «испытанию» подвергается не от-

дельный человек, а «человечество», допустившее 

тотальную деструкцию социальных и нравствен-

ных устоев. В Библии змей-искуситель становится 

причиной грехопадения. В «Роковых яйцах» ги-

гантские рептилии, порождённые экспериментом 

Персикова, – это материализованное возмездие за 

попытку переиграть природу. Неслучайно Булга-

ков выбирает змей, а не иных существ: аллюзия на 

библейского Змия. 

Если Фауст жаждет объять необъятное: «Я всё 

познать хочу, всю сущность я постигнуть жажду» 

[2], то Персиков, открывая «красный луч», руко-

водствуется не духовным поиском, а одержимо-

стью фактом. Его девиз – «Меня интересует факт, 

а не его последствия!» [4] – пародирует фаустов-

ский максимализм, сводя возвышенный порыв к 

технократическому цинизму.  Фауст у Гёте спаса-

ется через раскаяние, тогда как Персиков гибнет 

под ножами толпы, не успев осознать своей роли в 

катастрофе. Булгаков отказывает герою в праве на 

искупление, подчёркивая, что в эпоху массовых 

утопий ошибка гения становится приговором для 

всех. Если Фауст одинок в своём выборе, то ката-

строфа в «Роковых яйцах» – результат соучастия 

системы (Рокк), науки (Персиков) и общества 

(толпа, слепо верящая пропаганде). 

Повесть Булгакова – предостережение: в мире, 

где знание стало инструментом идеологии, а гении 

служат системе, «сделка с дьяволом» перестаёт 

быть метафорой. Она превращается в реальность, 

где цена прогресса – апокалипсис. 

М. Булгаков, вслед за Гёте, вплетает в сюжет 

«Роковых яиц» мотив инфернального вмешатель-

ства, однако заменяет классического Мефистофеля 

на фигуру советского чиновника – Александра 

Семёновича Рокка. Этот персонаж, чья фамилия 

(созвучная слову «рок») вынесена в заглавие пове-

сти, становится воплощением дьявольского нача-

ла, маскирующегося под бюрократическую рацио-

нальность. Если у Гёте дьявол действует через ма-

гию, то Рокк – через административные приказы. 

Как отмечает исследовательница В. Химич, тема 

дьявольщины в повести подкрепляется и языко-

выми маркерами: «Кур твоих испортили», «кур 

кто-то заколдовал», «Господь прогневался» [3]. 

Если Фауст заключает личный договор с Ме-

фистофелем, то в «Роковых яйцах» «сделку» с 

тёмными силами заключает вся система – от учё-

ного-одиночки до партийных функционеров. 

Булгаковский «дьявол» не нуждается в магии – 

ему достаточно слепой веры в инструкции и жаж-

ды сиюминутных результатов. Рокк, как пародия 

на советского «сверхчеловека», обнажает главную 

мысль повести: истинное зло рождается не в поту-

сторонних безднах, а в кабинетах чиновников, где 

наука становится орудием роковых ошибок. 

Мотив безумия в произведении «Роковые яй-

ца» реализуется и сквозь призму средневековых 

христианских представлений о демонах и  одер-

жимости. Следуя за литераторами XIX столетия, 

автор ставит экзистенциальный вопрос: «Что есть 

безумие гения – благо или проклятие?» Помешан-

ный гений, по Булгакову, перечёркивает нормы 

морали – его сознание, разорвав путы земных за-

конов, парит в иных измерениях, где единственной 

ценностью становится жажда познания. Дар про-

видца, открывающего тайные истины, оборачива-

ется трагическим раздвоением: обретая доступ к 

сакральному знанию, безумец-творец теряет связь 

с человеческим в себе. 

С позиции нравственности и гуманизма Перси-

ков предстает человеком, лишенным эмпатии и 

сочувствия. Смерть сторожа Власа и гибель лабо-

раторных жаб воспринимается им одинаково 

«Непосредственно вслед за жабами переселился в 

лучший мир... » [2]. Это демонстрирует равноду-

шие ученого, для которого человеческая жизнь 

становится статистической величиной. Осознание 

утраты приходит к Персикову лишь через призму 

последствий, произошедших из-за отсутствия сто-

рожа на работе: гибель подопытных животных от 

холода взывает не к состраданию, а к досаде за 

нарушение экспериментальных процессов. Даже 

скорбь о супруге растворяется в тревоге за исчез-

новение красного луча. 

За такое открытие в науке Персикову приходит-

ся заплатить высокую цену. Он будто обменивает 

свою душу на знания, которые необходимы для 

научного прогресса. Для Булгакова это катастрофа. 

Знание бездуховного человека приравнивается им 

к дьявольскому, а человек, который обладает по-

добным знанием, одержим бесами. Этот научный 

эксперимент превращает героя в безжалостного и 

бездушного монстра, животного: «Заглянул в мик-

роскоп, радостно и как бы хищно осклабился» [1]. 

Чем больше Персиков сосредотачивается на 

красном луче, тем более мертвецоподобным он 

становится: «Отвалив спинку винтящегося кресла, 

Персиков в изнеможении курил и сквозь полосы 

дыма смотрел мертвыми от усталости, но доволь-

ными глазами в приоткрытую дверь камеры, где, 

чуть-чуть подогревая и без того душный и нечи-

стый воздух в кабинете, тихо лежал красный сноп 

луча» [6]. 

Эксперимент с лягушкой обнажает роковую 

уязвимость гения: Персиков, открывший дверь в 

запретную зону естествознания, сам становится 



Филологический вестник   2025, Том 4, № 4        ISSN 2949-4656 
Philological Bulletin    2025, Vol. 4, Iss. 4             https://fv-journal.ru 

  
 

18 

заложником сил, превосходящих его рациональ-

ный контроль. Лабораторный хаос, едва не стоив-

ший жизни Панкрату, трактуется сотрудниками 

института не как предостережение, а как триумф 

науки. Ассистент Иванов, воплощающий слепую 

веру в научный прогресс, продолжает славить 

«прозорливость» профессора. 

Интересно, что параллельно с желанием Пер-

сикова сделать прорыв в науке, эволюционирует и 

красный луч – из безобидной «иголки» он транс-

формируется в «…как в аду мерцал малиновый, 

разбухший в стеклах луч» [10]. Булгаковская кри-

тика советского социума в «Роковых яйцах» реа-

лизуется через двойственную призму: с одной 

стороны, учёный-одиночка, одержимый зоологи-

ей, с другой – тоталитарная система, превращаю-

щая знание в инструмент идеологического наси-

лия. Профессор Персиков, воплощающий концеп-

цию «чистой науки», демонстрирует роковую апо-

литичность – его открытия, лишённые этической 

рефлексии, становятся оружием в руках власти. 

Однако истинный объект сатиры – не индивидуум, 

а система, где государственный механицизм под-

меняет собой гуманитарные ценности. 

Государство культивирует не компетенции, но 

лояльность – ключевым становится не качество 

открытий, а их соответствие политике партии. 

Эксперимент с красным лучом, изначально сугубо 

теоретический, моментально реализуется властью 

в утопический проект «ускоренного строительства 

коммунизма», что обнажает инструментализацию 

науки. 

Журналисты в булгаковской повести – Аль-

фред Бронский и сотрудник «Вестника промыш-

ленности» – воплощают архетип бесов: «Это ка-

кие-то черти, а не люди» [1]. Дьявольские черты 

этих героев отражаются и в портретной характе-

ристике: «…ни секунды не глядящие в глаза собе-

седнику агатовые глазки»; «ботинки с носами, по-

хожими на копыта»; левая его, механическая, нога 

щелкала и громыхала» [1]. 

Копытообразные ботинки – отсылка к традици-

онным атрибутам нечистой силы, механическая 

конечность – человек, чья телесность подменяется 

функциональностью пропагандистского аппарата. 

Эти детали создают образ «бесов технократии» – 

существ, в которых естественное замещено идео-

логическим. 

Их диалоги с Персиковым воспроизводят 

структуру демонического искушения: под видом 

прославления науки журналисты вытягивают из 

него информацию. Булгаков говорит о том, что 

вмешательство непрофессионалов и дилетантов в 

науку может обернуться страшной катастрофой. 

Пример – Рокк, который из-за своей преданности 

партии и подучил власть, хотя он музыкант, а не 

ученый. Дуня говорит: «…ваши яйца дьявольские. 

Грех машиной выводить. Убить вас хотели»[1]. 

Однако Рокк проигнорировал все предостереже-

ния, за что дорого поплатился: потерял рассудок. 

Эволюция безумия профессора Персикова 

представлена Булгаковым как цепь физиологиче-

ских и психических трансформаций. Он обращает 

внимание на то, что в самом начале повести Булга-

ков пишет о подорванном здоровье Персикова: 

«Прошла еще неделя, причем Персиков, все более 

отдаляясь от затихающих куриных вопросов, все-

цело погрузился в изучение луча. Голова его от 

бессонных ночей и переутомления стала светла, 

как бы прозрачна и легка. Красные кольца не схо-

дили теперь с его глаз, и почти всякую ночь Пер-

сиков ночевал в институте» [1]. Известия о ката-

строфе, которые произошли в стране по ошибке 

Рокка, окончательно разрушают психическое со-

стояние героя. ученого: «Персиков, разноцветный, 

иссиня-бледный, с сумасшедшими глазами, под-

нялся с табуретки и, задыхаясь, начал кричать... 

Профессор сорвал одним взмахом галстук, оборвал 

пуговицы на сорочке, побагровел страшным пара-

личным цветом и, шатаясь, с совершенно тупыми 

стеклянными глазами, ринулся куда-то вон. Вопль 

разлетелся под каменными сводами института» 

[2]. 

Выводы 

Смерть профессора Персикова в финале пове-

сти – ключевой момент, завершающий тему мо-

ральной ответственности учёного. Гибель героя не 

случайна: она становится символом возмездия за 

вмешательство в законы природы и игнорирование 

этических принципов. Персиков погибает от руки 

толпы, чьё действие описывается как примитивное 

и жестокое: 

«Низкий человек... страшным ударом палки 

раскроил ему голову». Этот эпизод контрастирует 

с интеллектуальной деятельностью профессора. 

Палка, орудие убийства, – антитеза «красному лу-

чу», символу прогресса. Булгаков подчёркивает, 

что слепая ярость толпы – ответ на слепоту учёно-

го, который не предвидел последствий своих от-

крытий. Насилие здесь – метафора возмездия при-

роды за нарушение её законов. Смерть Персикова 

перекликается с античными мифами о наказании 

за дерзость. Например, Икар – сын Дедала и рабы-

ни Навкраты, упавший из-за приближения к солн-

цу, – аллюзия на учёного, чьи амбиции превысили 

меру или Прометей, наказанный за дар огня лю-

дям, – отсылка к передаче знания, которое оберну-

лось разрушением. 

Гибель Персикова происходит на фоне всеоб-

щего хаоса: Москва погружается в «электриче-



Филологический вестник   2025, Том 4, № 4        ISSN 2949-4656 
Philological Bulletin    2025, Vol. 4, Iss. 4             https://fv-journal.ru 

  
 

19 

скую ночь», а люди, спасаясь от змей, теряют рас-

судок. Это: 

- Крах технократической утопии: наука, лишён-

ная этики и гуманизма порождает монстров. 

- Символический Судный день: смерть учёного 

совпадает с гибелью старого мира, где знание ста-

ло инструментом самоуничтожения. Персиков – 

«агнец» этой апокалиптического хаоса, его смерть 

знаменует крах иллюзии о всесилии разума и че-

ловека. Любая идея, даже самая гениальная может 

привести гибели не только отдельных людей, но и 

целый цивилизаций, если ее целью является жаж-

да власти и наживы. 

 

Список источников 

1. Булгаков М.А. Собр. соч.: в 5-ти т. М.: Художественная литература, 1989-1990. 580 с. 

2. Булгаков М.А. Собрание сочинений: в 5 т. М.: Художественная литература, 1989. 752 с. 

3. Красавченко Т.Н. (ред.) Михаил Булгаков: Современные толкования. К 100-летию со дня рождения 

1891-1991. М.: ИНИОН АН СССР, 1991. 243 с. 

4. Гёте И.В. Фауст. СПб., 2003. 241 с. 

5. Химич В.В. В мире Михаила Булгакова. Екатеринбург, 2003. 21 с. 

6. Буковский В. Психиатрический ГУЛАГ. М., 2015. URL: http://h-v-p.narod.ru/gulag.htm (дата обращения: 

16.03.2025) 

7. Яновская Л. Записки о Михаиле Булгакове. М.: Текст, 2021. 413 с. 

8. Чурячева Л.М. Реальная и фантастическое в повести М.А. Булгакова «Роковые яйца» // Вестник науки. 

2023. Т. 4. № 6. С. 15 – 20. 

9. Катаев В.П. Остров Эрендорф. М., 2025. URL: http://modernlib.net/books/kataev (дата обращения: 

30.04.2025). 

10. Палей А.Р. Гольфингрем. М., 2025. URL: https://royallib.com/read/paley (дата обращения: 29.03.2025) 

 

References 

1. Bulgakov M.A. Collected Works: in 5 volumes. Moscow: Fiction, 1989-1990. 580 p. 

2. Bulgakov M.A. Collected Works: in 5 volumes. Moscow: Fiction, 1989. 752 p. 

3. Krasavchenko T.N. (ed.) Mikhail Bulgakov: Modern Interpretations. On the 100th Anniversary of His Birth 

1891-1991. Moscow: INION AN SSSR, 1991. 243 p. 

4. Goethe I.V. Faust. SPb., 2003. 241 p. 

5. Khimich V.V. In the World of Mikhail Bulgakov. Ekaterinburg, 2003. 21 p. 

6. Bukovsky V. Psychiatric GULAG. Moscow, 2015. URL: http://h-v-p.narod.ru/gulag.htm (date of access: 

16.03.2025) 

7. Yanovskaya L. Notes on Mikhail Bulgakov. Moscow: Text, 2021. 413 p. 

8. Churyacheva L.M. Real and Fantastic in M.A. Bulgakov's Story "Fatal Eggs". Bulletin of Science. 2023. Vol. 

4. No. 6. P. 15 – 20. 

9. Kataev V.P. Ehrendorf Island. Moscow, 2025. URL: http://modernlib.net/books/kataev (date of access: 

30.04.2025). 

10. Paley A.R. Golfingrem. M., 2025. URL: https://royallib.com/read/paley (date of access: 03.29.2025) 

 

Информация об авторах 

 

Муртазалиева Е.А., кандидат филологических наук, доцент, Дагестанский государственный университет, 

fiona70@mail.ru 

 

Нурмагомедова Р.О., Дагестанский государственный университет, rabiya_tnurmagomedova_00@bk.ru 

 

© Муртазалиева Е.А., Нурмагомедова Р.О., 2025 


