
54	 Вестник МГЛУ. Общественные науки. Вып. 2(847) / 2022

Political Sciences

Научная статья
УДК 32.001
DOI 10.52070/2500-347X_2022_2_847_54	

Общественный идеал в социально-политической мысли 
России периода Великих реформ
Б. А. Прокудин
Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова, Москва, Россия 
probor@bk.ru

Аннотация.	 В этой статье предпринята попытка охарактеризовать концепции общественного идеала, раз-
работанные в рамках русской социально-политической мысли различных идеологических на-
правлений XIX в. В период Великих реформ русскими мыслителями начинают вырабатываться 
концепции общественного идеала, которые становятся системообразующим элементом для соз-
дания целостных социально-политических учений. С помощью историко-политологического ана-
лиза автором рассмотрены основные «типы» социальных идеалов либерализма, консерватизма 
и радикализма.

Ключевые слова:	 русская социально-политическая мысль, либерализм, консерватизм, радикализм, политические 
идеологии

Для цитирования:	 Прокудин Б. А. Общественный идеал в социально-политической мысли России периода Вели
ких реформ // Вестник Московского государственного лингвистического университета. 
Общественные науки. 2022. Вып. 2(847). С. 54–61. DOI 10.52070/2500-347X_2022_2_847_54

Original article

The Social Ideal in the Socio-Political Thought of Russia 
During The Period of Great Reforms
Boris A. Prokudin
Lomonosov State University , Moscow, Russia 
probor@bk.ru

Abstract.	 This article attempts to characterize the concepts of the social ideal developed within the framework 
of Russian socio-political thought of various ideological directions of the XIX century. During the 
period of Great Reforms, Russian thinkers begin to develop concepts of the social ideal, which 
become the system-forming element for the creation of holistic socio-political teachings. With the 
help of historical and political analysis, the author considers the main “types” of social ideals of 
liberalism, conservatism and radicalism.

Keywords:	 Russian socio-political thought, liberalism, conservatism, radicalism, political ideologies

For citation:	 Prokudin, B. A. (2022). The social ideal in the socio-political thought of Russia during the period 
of Great Reforms. Vestnik of Moscow State Linguistic University. Social Sciences, 2(847), 54–61.   
10.52070/2500-347X_2022_2_847_54



Vestnik MSLU. Social Sciences. Issue 2(847) / 2022	 55

Политические науки

ВВЕДЕНИЕ

Принято считать, что период с начала подготов-
ки Великих реформ до конца столетия являет-
ся отдельным этапом в процессе формирования 
общественного идеала в русской мысли. С этого вре-
мени мы можем говорить о том, что в работах вид-
ных деятелей разных направлений русской мысли, 
чаще всего представленных в журнальных полеми-
ческих статьях, формулируются модели идеального 
устройства, определяются средства достижения про-
возглашаемого общественного идеала и выявляют-
ся движущие силы, которые могут позволить проект 
этого общественного идеала осуществить. В  этот 
период в России возникают «зародыши» идеологий 
политических партий, сыгравших важнейшую роль 
в исторических событиях начала XX в.

ЛИБЕРАЛИЗМ

Либерализм второй половины XIX в. называют 
«классическим». Благодаря общественной дея
тельности и трудам представителей «государ-
ственной школы», прежде всего, К  Д.  Кавели-
на и Б.  Н.  Чичерина, отечественный либерализм 
сформировался как целостное учение. Кроме 
них в числе видных представителей либераль-
ного направления этого времени следует назвать 
М. М. Стасюлевича, А. Д.  Градовского, А. Н. Пыпи-
на и К. К. Арсеньева. Тема общественного идеала 
оказалась в центре внимания либеральных мыс-
лителей в 1860–1880-е годы.

В связи с низким уровнем образования в Рос-
сии XIX века одной из отличительных черт русско-
го либерализма было недоверие к демократии, 
которая представляет собой, по преимуществу, 
«господство черни». Поэтому миссию выработки 
общественного идеала в период Великих реформ 
либералы возлагали прежде всего на дворянство, 
ближе к концу века – на «русскую национальную 
интеллигенцию», включавшую уже многочислен-
ных представителей образованных разночинцев.

Нередко у отдельных представителей либе-
рального движения с такими взглядами соединя-
лось крайнее недоверие и даже пренебрежение 
«к  верованиям и понятиям народной массы», не 
проявившей, с  их точки зрения, должного стрем-
ления к ценностям европейской цивилизации по-
сле отмены крепостного права. Например, в статье 
«Народность и прогресс» (1882) В. И. Герье, сетуя на 
патриархальную составляющую русской жизни, го-
ворил, что народ в большинстве своем представляет 
собой «пассивный материал, над которым <…> при-
ходится много работать, но который сам помогает 

<…> очень мало и не принимает до сих пор никакой 
определенной формы» [Герье, 1882, с. 244].

Особое отторжение вызывали у либералов 
идеи русской самобытности. В споре с западника-
ми, начавшемся еще в 1830-е годы, А. С. Хомяков, 
К. С. Аксаков, И. В. Киреевский и другие славяно-
филы противопоставляли простой народ европеи
зированным дворянам, отвергали идеи Просвеще-
ния и впервые стали говорить, что Россия имеет 
собственный путь развития, не повторяя этапов 
развития западноевропейских стран. Источник 
русской самобытности они видели в православии, 
и в своих сочинениях пытались доказать, что мис-
сия России состоит в том, чтобы привести чело-
вечество к истинной христианской вере. Именно 
идею о «национальной самостоятельности» и рус-
ской самобытности большинство либеральных 
мыслителей воспринимали как наиболее пагубную 
и противоречащую прогрессу, возможному только 
по европейскому образцу. «Таблица умножения 
и Ньютоновы законы тяготения, – писал либерал 
В. А. Гольцев, – не наши русские приобретения, но 
никто не предложит вновь доходить до них сво-
им умом, как доходил до сотворения мира один 
из главных представителей нашей самобытности, 
знаменитый Аммос Федорович Ляпкин-Тяпкин» 
[Гольцев, 1891, с. 62].

В центре социально-политической проблема-
тики либеральной публицистики находится тема 
человека и творческих способностей личности, как 
главного действующего лица «исторической жиз-
ни» [Кавелин, 1989а, с. 22]. А важнейшим признаком 
личности либеральные мыслители считали свободу, 
обусловленную как внутренними, так и внешними, 
социальными факторами. Поэтому в политической 
мысли они были последовательными защитниками 
свободы человека.

Однако позиция в отношении свободы лично-
сти в рамках общественного идеала имела свои 
слабости и противоречия. Так, полагая, что аб-
солютная свобода чревата анархией, и крайний 
индивидуализм в своем отрицании любой власти 
так же плох, как и  поглощение человека обще-
ством, либералы искали компромисса. Как писал 
Чичерин: «Задача состоит в гармоническом согла-
шении тех двух противоположных элементов, из 
которых слагается общежитие: личности и обще-
ства. Это та идея, которая составляет конечную цель 
общественного развития; идеал представляет ту 
или другую форму осуществления этой идеи. Поэ-
тому не может быть идеалом ни чистый индивиду-
ализм, отрицающий всякую общественную власть 
<…> ни социализм, всецело поглощающий лицо 
в обществе» [Чичерин, 1998, с. 77–78]. И это «гар-
моничное соглашение» может быть реализовано 



56	 Вестник МГЛУ. Общественные науки. Вып. 2(847) / 2022

Political Sciences

только в рамках правового государства. Поэтому 
в общественном идеале либералов появлялись 
идеи конституционного устройства.

Впрочем, отношение либералов к вопросу 
о  своевременности конституции для России не 
было однозначным. Наиболее резко сомнение 
в целесообразности модернизации политической 
системы в  1950–1960-х годах высказывал Каве-
лин, уверенный, что ограничение самодержавия 
неизбежно приведет к революции, а конституци-
онный порядок в отсутствие для него социальной 
базы неизменно окажется сословно-олигархиче-
ским. Кроме того, общество, по мнению Кавелина, 
«должно сперва переродиться, чтобы политиче-
ские гарантии не обратились в театральные деко-
рации, в намалеванные кулисы, ничего не знача-
щие, ничего не стоящие» [Кавелин, 1989б, с. 153]. 
Реализацию принципа приоритета права либера-
лы связывали с идеей сильного монархического 
государства, стоящего выше сословных интересов. 
«Теоретическое воплощение идея “сильного госу-
дарства” получила в концепциях “мужицкого цар-
ства” Кавелина, “правовой монархии” Чичерина» 
[Чиркова, 2002, с. 40].

Либеральные мыслители верили в историче-
ский прогресс, они полагали, что создание идеаль-
ного (или близкого к идеалу) общества в реальном 
мире вполне возможно. И утверждение обществен-
ного идеала они понимали как результат деятельно-
сти активных людей.

Желание либеральных мыслителей подчеркнуть 
конкретность и практическую достижимость своего 
общественного идеала стало причиной большой 
дискуссии в начале 1880-х годов. Поводом к ее на-
чалу послужила Пушкинская речь Достоевского, где 
он утверждал, что «идеал гражданского устройства 
<...> есть единственно только продукт нравственно-
го самосовершенствования единиц» [Достоевский, 
1984, с. 165]. Наиболее активно в дискуссию всту-
пили Градовский и Кавелин. Так, Градовский, оппо-
нируя Достоевскому, утверждал, что «обществен-
ное совершенство людей зависит от совершенства 
общественных учреждений, воспитывающих в че-
ловеке если не христианские, то гражданские до-
блести» (А. Д. Градовский. Голос, № 174, 1880). В то же 
время Кавелин высказал еще более радикальную 
мысль, что «нравственность и общественные идеи, 
идеалы личные и идеалы общественные не имеют 
между собою ничего общего, и что из их смеше-
ния может произойти только путаница и хаос». Так, 
«нравственность» – это «факт чисто личный», поэто-
му «гражданские идеи зарождаются отнюдь не из 
нравственного самосовершенствования людей, а из 
практической, реальной необходимости устроить их 
сожительство в обществе так, чтоб всем и каждому 

из них было по возможности безопасно, спокойно, 
свободно и вообще хорошо жить и заниматься сво-
им делом» [Кавелин, 1880, с. 454].

Наконец, отметим важную особенность обще-
ственного идеала в либеральной мысли, состояв-
шую в том, что «гражданские идеи», о которых го-
ворил Кавелин, его соратники рассматривали как 
идеи универсальные. «Истинный идеал, – писал 
Чичерин, – не может быть национальным. Понятие 
о наилучшем устройстве человеческого общежития 
вырабатывается общим сознанием человечества» 
[Чичерин, 1998, с. 62].

Таким образом, ключевыми чертами обществен-
ного идеала в понимании либеральных мыслителей 
можно назвать его достижимость, умопостигаемость 
и универсальность. 

КОНСЕРВАТИЗМ

Вторая половина XIX века – время расцвета кон-
сервативной мысли в России. Среди наиболее яр-
ких представителей консервативного направле-
ния необходимо назвать представителей позднего 
славянофильства И.  С. Аксакова, Ю.  Ф.  Самарина; 
«почвенников» Ф. М. Достоевского, А. А. Григорье-
ва, Н. Н. Страхова; авторов панславистских концеп-
ций Н. Я. Данилевского, В. И. Ламанского; идеолога 
византизма К. Н. Леонтьева; консервативного пуб
лициста М.  Н.  Каткова и автора концепции мо-
нархической государственности Л.  А.  Тихомиро-
ва. Русский пореформенный консерватизм XIX в. 
был неоднороден, однако наиболее общие черты 
общественного идеала у консерваторов второй 
половины XIX в. схожие.

Консервативные мыслители сущность и особен-
ности общественного идеала, в отличие от либера-
лов, рассматривали исключительно в этической или 
религиозной плоскости. Они были убеждены, что 
общественный идеал не является плодом интел
лектуальной деятельности людей, не создается 
творческой элитой общества, которая рациональ-
но осмысливает потребности конкретного социума 
в конкретный исторический период. По мнению 
консерваторов, общественный идеал представля-
ет собой реальность духовного порядка, которую 
невозможно постигнуть на рациональном уровне. 
И  главное, идеал укоренен в народной почве.

Полемизируя с либеральными публицистами, 
убежденными, что единственный путь развития 
России – «в европейском просвещении», Достоев-
ский писал: «Вы спросите: какие же могут быть у нас 
свои общественные и гражданские идеалы мимо 
Европы? Да, общественные и гражданские, и наши 
общественные идеалы – лучше ваших европейских, 



Vestnik MSLU. Social Sciences. Issue 2(847) / 2022	 57

Политические науки

крепче ваших и даже – о ужас! – либеральнее 
ваших! Да, либеральнее, потому что исходят прямо 
из организма народа нашего, а не лакейски безлич-
ная пересадка с Запада» [Достоевский, 1984, с. 169]. 

По Достоевскому, общественный идеал не соз-
дается путем рационального конструирования, он 
органично вырастает из духовной и материальной 
жизни русского народа. Интеллигенция в свою 
очередь может лишь выразить народный идеал, 
а никак не навязать народу свой «книжный» или 
«пересаженный с Запада». 

Интеллигенцию, увлеченную рассудочными 
проектами переустройства общества и пытающую-
ся навязать народу «книжные» идеалы, критикова-
ли все представители консервативной мысли. В ра-
боте «Как надо понимать сближение с народом» 
(1880) Леонтьев писал, что интеллигенция только 
может «навредить народу» своей просветительской 
деятельностью, «приучив к европейству» [Леонтьев, 
1881, с. 8–9]. Критика оторванности интеллигенции 
от народной почвы была одной из любимых тем 
Каткова, который писал, что «наша интеллигенция 
имеет поверхностный, подражательный и космопо-
литический характер; она не принадлежит своему 
народу и, оставляя его во тьме, сама остается без 
почвы» [Катков, 2009, с. 309].

Таким образом, задача образованного класса, 
по мнению консерваторов, состояла не в конструи
ровании общественного идеала своим умом или 
по западным образцам, а в определении «народ-
ных начал», из которых состоит этот идеал, и поис
ку такой формы устройства общества, которая 
наиболее полно соответствовала бы «народным 
началам». Они были убеждены, что общественный 
идеал должен иметь национальный характер, по-
скольку «общечеловеческой цивилизации, – как 
писал Н. Я. Данилевский, – не существует и не мо-
жет существовать, потому что это была бы только 
невозможная и вовсе нежелательная неполнота» 
[Данилевский, 1991, с. 124]. 

А. А. Ширинянц, в работах которого представлен 
наиболее полный концептуальный анализ консер-
вативной политической культуры русской интелли-
генции XIX в., пишет, что самую последовательную 
систему ценностей и установок, ориентирующу-
юся на «народные начала» русского общества, во 
второй половине XIX в. представили так называе-
мые почвенники Ф. М. Достоевский, А. А. Григорьев, 
Н. Н. Страхов [Ширинянц 2002].

Одной из основных черт русского националь-
ного характера почвенники видели в отсутствие 
потребности заниматься политикой и бороться за 
свои политические права. Впервые эта идея была 
высказана К. С. Аксаковым в записке «О внутрен-
нем состоянии России» (1855). По его мнению, 

русский народ – есть народ, не стремящийся к го-
сударственной власти, не имеющий в себе заро-
дышей «народного властолюбия», т. е. демократии 
[Аксаков, 2012, с. 54]. Но признавая неограничен-
ную государственную власть, народ, по мысли 
Аксакова, стремится удержать за собой незави-
симость духовной и хозяйственной жизни. Таким 
образом, власть в русском понимании является 
не врагом, а другом и защитником свободы, сво-
боды духовной. Эту идею разделяли почвенники, 
а «всепримиримость» русской души они считали 
основой для бесконфликтного согласования инте-
ресов различных классов и сословий российского 
общества, их будущего единства.

Если в центре социально-политического творче-
ства либералов стояла проблема человека как глав-
ного действующего лица «исторической жизни», то 
консервативные мыслители в большей степени апел-
лировали к интересам социального и национального 
целого, государственного блага. И если либеральные 
мыслители очень по-разному смотрели на перспек-
тиву конституционного правления в России, то кон-
серваторы никогда не сомневались в необходимо-
сти самодержавной власти. Однако вопрос, какую 
роль государство должно играть в жизни народа, уже 
разрушал видимое их единство мнений.

Например, И. С. Аксаков, следуя в рассмотрении 
самодержавия как формы правления за братом, 
К. С. Аксаковым, называл современное ему бюро-
кратическое правление «тиранией». «Действие са-
модержавия, – писал он, – простирается только на 
государство: вот его область. Но что лежит вне этой 
области (в нравственном смысле), лежит вне кру-
га самодержавия. Если самодержавие переступает 
эти пределы, вторгаясь в сферу церковную и част-
ную, вторгаясь в область личной совести и личной 
свободы человека, то оно переходит в  уродство, 
становится узурпацией, тиранией. Так оно и есть 
в России со времен Петра» [Аксаков, 2002, с. 898].

Другой представитель славянофильства А. И. Ко
шелев в работе «Конституция, самодержавие 
и  земская дума» (1862) предложил своеобразный 
«консервативный» конституционный проект, в соот-
ветствии с которым предполагался созыв земской 
думы в качестве совещательного органа. Славяно-
филов, сторонников «земского государства», крити-
ковали монархисты М. Н. Катков, В. П. Мещерский, 
уверенные, что истинным выражением националь-
ного единства служит централизованная монархия, 
опирающаяся на доверие народа.

Главная идея, лежащая в основе позитивной 
программы преобразований, предложенной идео
логами почвенничества, заключалась в «сбли-
жении образованных классов с народом». Она 
была сформулирована Достоевским в статье «Два 



58	 Вестник МГЛУ. Общественные науки. Вып. 2(847) / 2022

Political Sciences

лагеря теоретиков» (1862). И чаемый Достоевским 
общественный идеал включал просвещение (гра-
мотность) народа, уничтожение сословных пере-
городок, а также «нравственные преобразования 
как народа, так и самих образованных слоев» 
[Достоевский, 1980, с. 20]. «Перекликаясь с идеей 
“воспитания общества”, выдвинутой славянофила-
ми, программа почвенников отличается от послед-
ней тем, что в ней не преобладает религиозное, 
“православное” начало» [Ширинянц, 2002, с. 159]. 
В отличие, скажем, от консервативной программы 
К. Н. Леонтьева, призывавшего, наоборот, отказать-
ся от народного образования и «подморозить» 
Россию, славянофилы и почвенники хотели суще-
ственного изменения общественной жизни. 

Как бы там ни было, любые реформы и преоб-
разования, предложенные консервативными мыс-
лителями, должны быть мирными, постепенными 
и соответствовать национальным традициям. Разра-
батывая варианты общественного идеала, консер-
ваторы стремились реабилитировать и актуализиро-
вать лучшие проявления традиционного устройства 
общества, в основе которого лежали, с  их точки 
зрения, вечные духовные ценности и выработанные 
веками принципы общежития.

РАДИКАЛИЗМ

Третьим важнейшим направлением общественной 
мысли второй половины XIX в. был радикализм, 
который проявил себя в целом ряде социально-по-
литических направлений. Установки радикализма 
были выражены в творчестве Н. Г. Чернышевского, 
Н. А. Добролюбова, Д. И. Писарева, которых называ-
ли «радикальными разночинцами», «революцион
ными демократами», «нигилистами». Радикализм 
исповедался в эмигрантских печатных органах 
А.  И.  Герцена и Н.  П.  Огарева, а также в  издани-
ях идеологов «революционного народничества» 
П. Л. Лаврова, М. А. Бакунина, П. Н. Ткачева. Наконец, 
в творчестве представителей легального народни-
чества, прежде всего, Н. К. Михайловского.

Общий смысл русского социально-политическо-
го радикализма состоял в отрицании политических 
реалий России того времени и, в первую очередь, 
крепостничества. Но будучи едиными в  критике 
самодержавного государства, его политических, со-
циальных и экономических институтов, представи-
тели русского пореформенного радикализма имели 
разные представления в отношении перспектив об-
щественного переустройства. Здесь важно сделать 
уточнение, что такие крупные мыслители и публи-
цисты, как Чернышевский, Добролюбов и Писарев, 
считавшие себя материалистами, позитивистами, 

разумными эгоистами, утилитаристами, а в своих 
работах выступавшие сторонниками коллективных 
форм труда, общинного землевладения и освобо-
ждения женщин, по цензурным соображениям не 
имели возможности высказывать свои представле-
ния об общественном идеале открыто и в их пол-
ноте. Поэтому, говоря о положительной программе 
русского радикализма, можно утверждать, что она 
была выражена идеологами народничества.

Основы народнической теории были заложены 
Герценом в статьях конца 1840 – начала 1850-х гг., 
в  которых была разработана теория русского кре-
стьянского социализма. Основная идея Герцена со-
стояла в том, что социальной базой русской револю-
ции должно стать крестьянство. Герцен полагал, что 
русский народ легче других может принять социали-
стические идеи потому, что уже несколько столетий 
живет общинным хозяйством, в котором реализова-
ны идеалы коллективизма, равенства и самоуправле-
ния. Вера в возможность крестьянского социализма 
и  социальной революции, а также «идеализация» 
народа стали характерными чертами народническо-
го мировоззрения. История народничества – боль-
шой период в истории России с момента появления 
теории Герцена до запрещения большевиками пар-
тии социалистов-революционеров в начале 1920-х гг.

Герцену принадлежит лидирующая роль в ста
новлении народнической идеологии, но, создав 
теорию крестьянского социализма, сам он высту-
пал против насильственной революции. Разработ
кой общественного идеала «революционного 
народничества» в большей степени занимались 
пребывавшие в эмиграции П. Л. Лавров, М. А. Баку-
нин и П. Н. Ткачев в 1970-е годы, рассчитывавшие 
на построенные нового справедливого общества 
после будущей крестьянской революции.

Несмотря на свойственную народникам идеа
лизацию устоев народной жизни, вопрос, какую 
роль народ волен играть в процессе выработки 
общественного идеала, не имел единого ответа. 
Одно из главных положений анархистской теории 
Бакунина состояло в том, что народу нельзя навязы-
вать ту или иную систему отношений, нужно создать 
ему условия для выявления его естественной жизни, 
естественной организации. Лавров же полагал, что 
основная роль в выработке общественного идеа
ла принадлежит критически мыслящим личностям, 
интеллигенции. Он и его сторонники, будучи пози-
тивистами, старались исходить из принципов стро-
гой научности, в соответствии с этим они видели 
в общественном идеале не бесконечное стремле-
ние к абсолюту и универсальную норму поведения 
(как либералы), не духовную реальность (подобно 
консерваторам), а проект реально осуществимого 
общественного устройства, преимущества которого 



Vestnik MSLU. Social Sciences. Issue 2(847) / 2022	 59

Политические науки

научно доказаны. По мнению П. Л. Лаврова, подго-
товка к социальной революции должна осущест-
вляться посредством длительной пропаганды соци-
алистических идей в народе силами интеллигенции. 
П. Л. Лавров не исключал возможности стихийного 
бунта народных масс, к которому призывал М. А. Ба-
кунин, или заговора, о котором говорил П. Н. Ткачев, 
но сомневался, что бунт и заговор без «развития 
знаний» приведут к социализму.

Наиболее четко об идеале будущего общества 
высказывался Лавров еще в работе «Исторические 
письма» (1868–1869), определяя, что можно считать 
прогрессивным развитием. Его «краткая формула» 
прогресса такова: «Развитие личности в физическом, 
умственном и нравственном отношении; воплощение 
в общественных формах истины и справедливости» 
[Лавров, 2010, с. 81]. Как и все народники, П. Л. Лав-
ров указывал на сельскую общину как на прообраз 
социалистического общества, считая ее идеальным 
типом общественного устройства, основанного на 
принципе справедливости и солидарности.

Как у мыслителей либерального и консерватив-
ного направлений русской социально-политической 
мысли второй половины XIX века, вопрос роли госу-
дарства в жизни народа разрушал единство мнений 
в стане русских радикалов. Большинству народни-
ков идеальное будущее представлялось безгосу-
дарственным. В обществе, основанном на всеобщей 
солидарности, коллективной собственности и со-
вместном труде, не нужна будет власть, основанная 
на принуждении.

Наиболее последовательную критику государ-
ства высказывал в своих работах Бакунин. По его 
мнению, без разрушения государства вообще невоз-
можен никакой общественный прогресс. В качестве 
универсального принципа построения безгосудар-
ственного общества Бакунин предлагал федерацию 
свободных общин, которая должна была возникнуть 
на руинах централизованных государств. Однако 
с Бакуниным был не согласен П. Н. Ткачев, призна-
вавший анархию лишь «желательным “идеалом” 
отдаленного будущего». Он считал, что «анархия без 
предварительного практического осуществления 

идей братства и равенства <...> лишь “хищническая 
борьба человека с человеком“ ... “хаос противоре-
чивых интересов“ ... “господство индивидуализма, 
царство алчного, своекорыстного эгоизма“» [Ткачев, 
2010, с. 459]. 

П.  Н.  Ткачев утверждал, что «цель революции 
должна заключаться в захвате политической власти, 
в создании революционного государства» [Ткачев, 
2010, с. 459–460]. Но параллельно с революцион-
но-разрушительной деятельностью должна идти 
революционно-устроительная деятельность, суть 
которой состоит создании «органов народного пред-
ставительства» [там же], которые должны санкцио-
нировать реформаторскую деятельность.

В 1880-е годы в народническом движении 
произошли изменения, часть его участников пере-
шли на более умеренные позиции. Сложилось так 
называемое легальное народничество, которое 
представляли Н.  К.  Михайловский, П.  П.  Червин-
ский, И. И. Каблиц и др. Печатаясь в России, они не 
обсуждали вопросов революции, однако продол-
жали утверждать выгоды общинного землевладе-
ния и коллективных форм труда.

Таким образом, радикальным отрицанием все-
го «отжившего» народники стремились разбить 
«основания старого порядка», построенного, по 
их мнению, на лжи и насилии. Этому порядку они 
противопоставляли идеал социалистического об-
щества, прообраз которого они видели в крестьян-
ской общине, существующей на принципах соли-
дарности.

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Итак, во второй половине XIX века в работах 
видных деятелей либерального, консервативного 
и радикального направлений русской мысли фор-
мулируются модели идеального устройства, опре-
деляются средства достижения провозглашаемого 
общественного идеала и выявляются движущие 
силы, которые могут позволить осуществить проект 
этого общественного идеала.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ

1.	 Герье В. Народность и прогресс // Русская мысль. 1882. № 4. Отд. 1. С. 217–255.
2.	 Гольцев В. А. Идеалы и действительность // Вопросы философии и психологии. 1891. № 3 (год II, кн. 7). 

С. 57–68.
3.	 Кавелин К. Д. Взгляд на юридический быт древней России // Наш умственный строй. М.  : Правда, 1989а. 

С. 11–68.
4.	 Чичерин Б. Н. Философия права. СПб. : Наука, 1998.
5.	 Кавелин К. Д. Дворянство и освобождение крестьян // Наш умственный строй. М. : Правда, 1989б. С. 124–158.
6.	 Чиркова Н. А. Общественный идеал в русской философской публицистике пореформенного периода (60–80 

годы XIX века): дис. … канд. филос. наук. СПб., 2002.



60	 Вестник МГЛУ. Общественные науки. Вып. 2(847) / 2022

Political Sciences

7.	 Достоевский Ф. М. Дневник писателя на 1880 г. // Полное собрание сочинений: в 30 т. Т. XXVI. Л. : Наука, 1984. 
С. 129–175.

8.	 Кавелин К. Д. Письмо Ф. М. Достоевскому // Вестник Европы. 1880. № 11. С. 431–456.
9.	 Леонтьев К. Н. Как надо понимать сближение с народом. М. : Типография Е. И. Погодиной, 1881.

10.	 Катков М. Н. «Русский народ» и Петербургская интеллигенция» (ответ Кавелину) // Идеология охранитель-
ства. М. : Институт русской цивилизации, 2009. С. 305–310.

11.	 Данилевский Н. Я. Россия и Европа. М. : Книга, 1991.
12.	 Ширинянц А. А. Вне власти и народа. Политическая культура интеллигенции России ХIХ – начала ХХ века. М. : 

Российская политическая энциклопедия, 2002.
13.	 Аксаков К. С. Записка К. С. Аксакова «о внутреннем состоянии россии», представленная государю импера-

тору Александру II в 1855 г. // Русская социально-политическая мысль. 1850–1860-е годы. Хрестоматия. М. : 
Изд-во Московского университета, 2012. С. 56–79.

14.	 Аксаков И. С. Самодержавие не есть религиозная истина // Отчего так нелегко живется в России? Серия: 
Из истории отечественной философской жизни. М. : Российская политическая энциклопедия, 2002. С. 897–900.

15.	 Достоевский Ф. М. Два лагеря теоретиков. (По поводу «Дня» и кой-чего другого) // Полное собрание сочине-
ний: в 30 т. Т. XX. Л. : Наука, 1980. С. 5–23.

16.	 Лавров П. Л. Исторические письма // Избранные труды. М. : Российская политическая энциклопедия, 2010. 
С. 41–297.

17.	 Ткачев П. Н. «Набат» (Программа журнала) // Избранное. М. : Российская политическая энциклопедия, 2010. 
С. 453–467.

REFERENCES

1.	 Ger’e, V. (1882). Narodnost’ i progress = Nationality and progress. Russkaya mysl’, 4(1), 217–255. (In Russ.)
2.	 Gol’cev, V. A. (1891). Idealy i dejstvitel’nost’ = Ideals and reality. Voprosy filosofii i psihologii, 3, 57–68. (In Russ.)
3.	 Kavelin, K. D. (1989a). Vzglyad na yuridicheskij byt drevnej Rossii = A look at the legal life of ancient Russia. Our 

mental structure (pp. 11–68). Moscow: Pravda. (In Russ.)
4.	 CHicherin, B. N. (1998). Filosofiya prava = Philosophy of law. St. Petersburg : Nauka.
5.	 Kavelin, K. D. (1989b). Dvoryanstvo i osvobozhdenie krest’yan = Nobility and the liberation of the peasants. Our 

mental structure (pp. 124–158). Moscow : Pravda. (In Russ.)
6.	 Chirkova, N. A. (2002). Obshchestvennyj ideal v russkoj filosofskoj publicistike poreformennogo perioda (60–

80 rody XIX veka) = The social ideal in Russian philosophical journalism of the post-reform period (60–80 births 
of the XIX century): PhD in Philosophy. St. Petersburg. (In Russ.)

7.	 Dostoevskij, F. M. (1984). Dnevnik pisatelya na 1880 g. = Writer’s diary for 1880. Polnoe sobranie sochinenij 
(vol. XXVI, pp. 129–175): in 30 vols. Leningrad: Nauka. (In Russ.)

8.	 Kavelin, K.  D. (1880). Pis’mo F.M. Dostoevskomu = Letter to F.  M. Dostoevsky. Vestnik Evropy, 11, 431–456.  
(In Russ.)

9.	 Leont’ev, K. N. (1881). Kak nado ponimat’ sblizhenie s narodom = How to understand the rapprochement with the 
people. Moscow : Tipografiya E. I. Pogodinoj.

10.	 Katkov, M. N. (2009). «Russkij narod» i Peterburgskaya intelligenciya» (otvet Kavelinu) = “Russian people” and the 
Petersburg intelligentsia” (answer to Kavelin). Ideologiya ohranitel’stva (pp. 305–310). Moscow : Institut russkoj 
civilizacii. (In Russ.)

11.	 Danilevskij, N. YA. (1991). Rossiya i Evropa = Russia and Europe. Moscow : Kniga. (In Russ.)
12.	 SHirinyanc, A. A. (2002). Vne vlasti i naroda. Politicheskaya kul’tura intelligencii Rossii XIX – nachala XX veka = 

Out of power and people. Political culture of the intelligentsia of Russia in the 19th – early 20th century. Moscow : 
Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). (In Russ.)

13.	 Aksakov, K.  S. (2012). Zapiska K.  S.  Aksakova «o vnutrennem sostojanii rossii», predstavlennaja gosudarju 
imperatoru Aleksandru II v 1855 g. = Note by K. S. Aksakov “on the internal state of Russia”, presented to the 
sovereign Emperor Alexander I in 1855. Russkaya social’no-politicheskaya mysl’. 1850–1860-e gody (pp. 56–79). 
Hrestomatiya. Moscow: Izd-vo Moskovskogo universiteta. (In Russ.)

14.	 Aksakov, I. S. (2002). Samoderzhavie ne est’ religioznaya istina = Autocracy is not a religious truth. Otchego tak 
nelegko zhivetsya v Rossii? (pp. 897–900). Seriya: Iz istorii otechestvennoj filosofskoj zhizni. Moscow : ROSSPEN. 
(In Russ.)

15.	 Dostoevskij, F.  M. (1980). Dva lagerya teoretikov. (Po povodu «Dnya» i koj-chego drugogo) = Two camps of 
theorists (pp. 5–23). Polnoe sobranie sochinenij v tridcati tomah T. XX. Leningrad: Nauka. (In Russ.)

16.	 Lavrov, P. L. (2010). Istoricheskie pis’ma = Historical letters. Izbrannye trudy (pp. 41–297). Moscow: Rossijskaya 
politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). (In Russ.)

17.	 Tkachev, P.  N. (2010). Nabat (Programma zhurnala) = Nabat (Magazine program) (pp. 453–467). Izbrannoe. 
Moscow: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya (ROSSPEN). (In Russ.)



Vestnik MSLU. Social Sciences. Issue 2(847) / 2022	 61

Политические науки

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ

Прокудин Борис Александрович

кандидат политических наук, доцент кафедры истории социально-политических учений 
факультета политологии Московского государственного университета имени М. В. Ломоносова.

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Prokudin Boris Aleksandrovich

PhD (Political Science), Associate Prof. of the Department of the History of Social and Political Doctrines 
Faculty of Political Science, Lomonosov Moscow State University

Статья поступила в редакцию 23.04.2022 
одобрена после рецензирования 05.05.2022 

принята к публикации 14.06.2022

The article was submitted 23.04.2022 
approved after rewiewing 05.05.2022 
accepted for publication 14.06.2022


