
Шкиртиль Людмила Вячеславовна

Преподаватель, Отделение академического пения, Санкт-Петербургское музыкальное училище
имени М.П. Мусоргского 

191028, Россия, г. Санкт-Петербург, ул. Моховая, 36, ауд. 36 

serovyuri2013@gmail.com

Серов Юрий Эдуардович

доктор искусствоведения 

доцент; фортепианный факультет; Санкт-Петербургская государственная консерватория имени Н.А.
Римского-Корсакова 

191028, Россия, г. Санкт-Петербург, ул. Моховая, 36, оф. 36 

serov@nflowers.ru

PHILHARMONICA. International Music Journal 
Правильная ссылка на статью:
Шкиртиль Л.В., Серов Ю.Э.  «Женский» камерно-вокальный цикл 1960–1970-х годов и «новая фольклорная
волна». Часть 1. В поисках интонационной подлинности // PHILHARMONICA. International Music Journal.
 2024. № 2.  С. 15-27. DOI: 10.7256/2453-613X.2024.2.70810 EDN: AIKMRA URL:
https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=70810

«Женский» камерно-вокальный цикл 1960–1970-х годов
и «новая фольклорная волна». Часть 1. В поисках
интонационной подлинности

Статья из рубрики "История музыки"

DOI:

10.7256/2453-613X.2024.2.70810

EDN:

AIKMRA

Дата направления статьи в редакцию:

21-05-2024

Дата публикации:

28-05-2024

Аннотация: Предметом исследования является камерно-вокальное творчество
советских композиторов 1960–1970-х годов, произведения безусловных лидеров

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

1

https://e-notabene.ru/phil/rubric_2372.html


молодого послевоенного поколения музыкантов-«шестидесятников». Автор статьи
изучает неофольклорные поиски и эксперименты Р. Щедрина, Б. Тищенко, С.
Слонимского, В. Гаврилина, Э. Денисова, которые стали важнейшей составляющей
значительного художественного направления «новая фольклорная волна». В эти годы
случилось своеобразное накопление выдающихся сочинений-образцов, поражающих
самобытностью и яркостью, новыми техниками записи, предельно добросовестным
отношением авторов к оригинальным материалам, собранным в консерваторских
фольклорных экспедициях. На рубеже 1960-х годов камерно-вокальный цикл вышел на
ведущие роли в творчестве многих советских композиторов и отечественной музыки в
целом. Вокальные сочинения, со свойственной им универсальностью, способные к
гибким модификациям оказались благодатной сферой приложения творческих усилий
музыкантов разных поколений.  В статье использованы следующие методы научного
исследования: сравнительно-аналитический, структурно-функциональный, а также
культурологический метод. Автор статьи привлекает к исследованию литературно-
текстологический и музыкально-текстологический методы, а также опирается на
фундаментальные положения общеисторической методологии, в частности, —
социокультурной, историко-хронологической, биографической. Основным выводом
проведенного исследования становится мысль о том, что у камерно-вокальных
сочинений «новой фольклорной волны» — «женское лицо», так как большая часть из
них написана для исполнения женскими голосами. Народная мелодика и ритмика, живая
интонационная среда, непосредственная эмоциональность фольклора стали не только
своеобразным «противовесом» изощренным авангардным техникам в музыке второй
половины ХХ века, но важнейшей составляющей композиторского языка и даже
мышления, а подчас и главной опорой творческого высказывания. Автор впервые
глубоко и полно исследует «женский» вокальный цикл 1960–1970-х годов, те сочинения,
что связаны с уникальным и мощным художественным направлением «новая
фольклорная волна», явлением, находившемся на передовой коренного обновления
отечественной музыки второй половины ХХ века.

Ключевые слова:

Вокальный цикл, Отечественная музыка, Новая фольклорная волна, Родион Щедрин,
Борис Тищенко, Валерий Гаврилин, Сергей Слонимский, Эдисон Денисов, Авангард,
Фортепиано

Выражение «новая фольклорная волна» возникло в советском музыковедении в
середине 1960-х годов и поначалу вызывало довольно много споров. Что может быть
нового в изученном, казалось, «вдоль и поперек» народном искусстве? Что в фольклоре
не освоено, не познано? Со временем стало понятно, что в отечественную музыкальную
традицию действительно вошло новое мощное художественное направление, случилось
своеобразное накопление выдающихся сочинений-образцов, поражающих
самобытностью и яркостью, новыми техниками записи, предельно добросовестным
отношением авторов к оригинальным материалам, собранным в консерваторских
фольклорных экспедициях. Это было творчество молодых, и оно пробивало себе дорогу с
энтузиазмом и изрядной долей бунтарства. Р. Щедрин, С. Слонимский, Э. Денисов, Б.
Тищенко, В. Гаврилин — герои нашего исследования, лидеры «новой фольклорной
волны», композиторы, для которых народная мелодика и ритмика, живая интонационная
среда, непосредственная эмоциональность стали не только своеобразным
«противовесом» изощренным техникам, но важнейшей составляющей авторского языка и

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

2



даже мышления, а подчас и главной опорой художественного высказывания.

Подчеркнем, что к «новым техникам» и к «новому фольклору» обращались одни и те же
авторы и причина композиторского радикализма лежит на поверхности: осознанно, на
рациональном уровне или интуитивно приходило понимание неисчерпаемой глубины
фольклорных ресурсов и того обстоятельства, что многое до сих пор не попало в
«слуховую память» композиторов прошлых веков. Собиратели ХХ столетия серьезно
расширили наши знания о народном искусстве, да и «сам фольклор в постоянном
обновлении и приращении с каждым поколением дает модификации старых образований,

а то и формирует новые» [1, с. 78]. Полицентричный музыкальный мир второй половины
ХХ века окончательно снял «слуховые затворы» с интонационных кладовых народного
искусства. Те, кто находились на передовой обновления отечественной музыки, смело
обновляли и ее фольклорную составляющую. Новая музыка открывала новые духовные
горизонты, освобождая от диктата времени и места. Тяга к глубокому познанию
народного искусства оказалась созвучна стремлению к общекультурным ценностям в
самом широком значении этого важного понятия.

Наше исследование посвящено «женскому» вокальному циклу и примечательно, что
авторы, работающие с подлинным русским народным творчеством, опирались на женскую
певческую традицию, именно она стала фундаментом всей «новой фольклорной волны».
Р. Щедрин, вспоминая свои первые «экспедиции за фольклором», с писательской
цепкостью обрисовал послевоенную деревню: «Омужичившиеся, почерневшие на ветрах
и стужах женщины вершили матриархат. Из-под их мазутных, засаленных, задубелых от
пота телогреек, разивших суперфосфатом и комбикормом, каждоминутно грозил
вырваться наружу и взорваться истерикой выплеск секса. <…> Хрипло, надсадно,
отчаянно, тоскливо голосили они частушки. <…> У  меня все это накрепко осело в

памяти, в моих ушах и глазах» [2, с. 66–67]. Несколько в ином ракурсе мы встречаем все
это в записках В. Гаврилина, композитора, поднявшего в своей «Русской тетради»
поющую, голосящую, причитающую, заходящуюся в частушке русскую женщину на
пьедестал монооперы, драмы, трагедии, на высоту, которой после ленинградского
автора так никто в отечественной музыке и не смог достигнуть. Гаврилин рассказывал о
своем послевоенном детстве: «Плач вдов, их горькие безутешные песни, которые я
слышал в вологодской деревне, — это всегда во мне. И позже, в детском доме, меня
окружали тоже только женщины, причем чаще всего такие, по которым война прошлась

жестко» [3, с. 200]. И еще одно воспоминание, уже о консерваторской фольклорной
экспедиции: «Будучи студентом Ленинградской консерватории, я попал в
Лодейнопольский район Ленинградской области. И там, в одном из отдаленных селений,
очень пожилые, много пережившие женщины, с натруженными руками и седыми
головами, вдруг запели: „Сижу, на рояле играю, / Играла и пела о нем“. Хотя, вероятно,
рояля из них никто не видел. И я понял тогда, что это для них символ прекрасной мечты,

как бы погружение в чудный сон, в забытье» [4, с. 80].

Не в состоянии ли послевоенного советского деревенского общества в отсутствие
здоровых молодых мужчин и повальном пьянстве оставшихся, обнищании села, голоде,
холоде и бегстве в города кроется тайна столь выразительного женского начала «новой
фольклорной волны»? Задорные частушки Варвары из оперы Р. Щедрина «Не только
любовь», хрипло-простуженные песни бабки У льяны из музыки к «Северным этюдам» Б.
Тищенко и его же тоскливая «Стужа» по В. Тендрякову, похоронные рыданья «Плачей»
Э. Денисова, причитанья девушки в «Песнях вольницы» С. Слонимского, наконец,
портрет русской женщины и настоящее собрание народных песенных жанров в «Русской
тетради» В. Гаврилина: у «новой фольклорной волны» — «женское лицо», натруженные

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

3



руки, задубелые телогрейки, седые головы, вдовьи страдания.

По словам первопроходца нового отношения к русскому фольклору Р. Щедрина,
композиторы впитывали народную музыку не из сборников песен и не из расшифровок
фольклористов: «Я поглощал ее в натуральном корявом виде. Без грима. Только такое
искусство захватывало меня, ворожило. Многочисленные подделки, ретушь,

причесывания вызывали лишь раздражение и неприязнь» [2, с. 70]. Многие произведения
Щедрина буквально пронизаны фольклорными интонациями. В «Поэтории» (1968) для
чтеца, женского голоса, симфонического оркестра и смешанного хора на стихи А.
Вознесенского композитор насыщает сложнейшую оркестровую и хоровую ткань
народными, подлинными в своих истоках оборотами, а сольная партия женского голоса и
вовсе предназначалась для исполнения Людмилой Зыкиной, с ее глубоким и таким
«народным» тембром. В песне «Не белы, белы снеги» (опера «Мертвые души», 1976)
Щедрин мастерски совмещает додекафонную технику с русским фольклором, добиваясь
поразительного и неожиданного синтеза, казалось, несоединимых композиторских
методов и стилей.

Два концерта для оркестра Щедрина 1960-х — «Озорные частушки» (1963) и «Звоны»
(1968) — два разных взгляда на русскую музыкально-звуковую традицию, две ясных
фольклорных формулы, две важнейших сонорных приметы возрождения интереса к
народному искусству. «Озорные частушки» — одно из первых серьезных обращений в
чистом симфонизме к столь яркой народной традиции, к жанру, ставшему, в какой-то
степени, квинтэссенцией самовыражения русской деревни. «Игровое начало здесь во
всем: в самом типе concerto grosso (получившем столь мощный стимул развития в ХХ
веке), во взаимоотношениях между собой инструментов оркестра и оркестровых групп
(переклички, подражания, имитации — вербальный текст частушки лишь
подразумевается, а, значит, выразительная речевая интонация становится важнейшей
составляющей интонации инструментальной), в смелом вертикальном соединении
народной, джазовой и академической традиций, в остроумной театрализованной
перекличке оркестра, дирижера и слушателей, детально прописанной в партитуре
сочинения. Щедрин мастерски находит симфонический эквивалент частушке или
джазовой импровизации, но самое современное и новаторское здесь — их свободное
смешение. Академической музыке подвластно все, и автор демонстрирует ее силу с

молодым задором и пылкостью» [5, с. 38–39].

В «Звонах», в определенной степени продолжающих традицию больших оперных сцен М.
Мусоргского (прежде всего, сцены коронации из «Бориса Годунова»), колокольность
выступает как абсолютно самодостаточный музыкальный «сюжет», как некий глобальный
художественный образ. В аннотации к концерту Щедрин заметил, что источником
вдохновения для него «послужил не только колокольный звон как таковой, но и другая
область русского духовного искусства — иконопись, в частности, творения Андрея
Рублева. Обращением к древнерусской культуре обусловлено применение отдельных
элементов безлинейного письма, восходящего к знаменному распеву, — разумеется,

интерпретированы эти элементы весьма свободно» [6]. Как мы видим, русский фольклор
рассматривается композитором в самом широком его спектре: духовная традиция,
исторические параллели, синтез искусств не менее важны автору, чем интонационные
или жанрово-стилевые его компоненты.

Щедрин не сочинял камерно-вокальные циклы, но одно из его вокальных произведений
мы смело можем отнести к основополагающим в могучем стилевом потоке «новой
фольклорной волны» и здесь также доминирует излюбленная автором частушка. Речь

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

4



идет об опере композитора «Не только любовь» (1961) по рассказу С. Антонова «Тетя
Луша». Проза писателя, по словам Щедрина, «резко выделялась из деревенской

литературы тех лет своей правдивостью и отсутствием умильного розового сиропа» [7, с.

105]. Горькая история немолодой деревенской женщины, полюбившей заезжего
паренька, оказавшегося и пустым, и недостойным ее, — смелый и свежий сюжет в
советской оперной проблематике. Щедрин увлекся текстами Антонова: «Множество
тонких нюансов, кричащее противоречие возраста героев, трясина фрейдистских
мотивов. К тому же, музыкальная форма широко бытовавшей тогда в российских

деревнях частушки привлекала меня давно и всерьез» [7, с. 106].

Песня и частушки Варвары — один из «хитов» русского мецового репертуара,
несомненный образец не только композиторского мастерства, но и претворения
фольклорных традиций. Автор использует здесь подлинные народные тексты, немного
обработанные, но не «прилизанные», без привычного советского «глянца». В
развернутой оперной моносцене Щедрин отдает дань трем народно-песенным жанрам:
былинному распеву, частушке и женской «страдальной». Сочинение начинается со
свободно-речитативного, песенного плана эпизода (автор дает здесь точную ремарку —
sempre poco rubato, quasi improvisato): «По лесам кудрявым, по горам горбатым, по
долинам ровным, всюду я ходила». Очевидно желание композитора почти полностью
отказаться от аккомпанемента (лишь поддерживающие тон унисонные педали и
лаконичные инструментальные реплики) и позволить голосу поиграть тембром, словом,
эмоциями. Предельно контрастная по динамике, свободная от каких бы то ни было
метрических оков, сложно устроенная в ладовом отношении (тонические опоры лишь
намечают общие границы) гибкая мелодия солистки покоряет искренностью, глубокой
печалью: «Нет цветка, нет цветка, нет цветка лазоревого, глаз веселых голубого
пламени».

Средний раздел — излюбленная Щедриным частушка. Ж естко ритмически
организованная, отчаянная, с озорными рифмами, граничащими с непристойностью:
«Повсюду была частушка. Частушки пели стар и млад, бабы да мужики на всякой
вечеринке, гулянке, в клубах, застольях. Пели под гармонь, бренчание балалайки, под
„язык“. Тексты импровизировались, переиначивались, перекраивались. В устной
сиюминутной частушке люди позволяли себе позубоскалить над властью, поиздеваться.
Часто и матерные рифмы смачно шли в ход. <…> Но частушки были и со слезою.
Горестные, скорбные, отчаянные. Вдовьи, солдатские, хмельные частушки-страдания. <…
> Так тогда существовала и пела, плясала, топоталась, любила, томилась, ревновала,
горюнилась, судачила, ухмылялась, злоязычела, материлась, терпела, страдала вся — в

основном — страна» [2, с. 69].

Наконец, третья часть сцены — «То, что парень изменил, это не изменушка — считается
изменушка, когда изменит девушка… Ой, мамонька-мать, куда мне любовь девать? То ли
по полю развеять, то ли в землю закопать?» — неизбывно печальная и откровенно
красивая песня. Каждая фраза солистки заканчивается длинным, через несколько
р е г и с тр о в glissando вниз, звучащим словно невыносимо-тяжкий вздох. В
аккомпанементе Щедрин нашел в высшей степени оригинальную формулу: pizzicati
высоких скрипок (или staccati фортепиано) подражают балалайке, причем, нещадно
«фальшивящей» и «запинающейся» на слабую долю такта.

Б. Тищенко — среди подвижников «новой фольклорной волны». Русская народная
песенность оказала серьезное (в раннем творчестве — решающее) влияние на характер
его тематизма, во многом сформировала его авторский язык. «Композитора интересовал

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

5



в фольклоре глубинный пласт, способный стать стимулом современных художественных
идей. Не цитирование, но сам характер музыкального высказывания — предельно
эмоциональный и неспешный, эпический — оказался питательной средой для сочинений

Тищенко, животворной струей в его творчестве» [5, с. 79]. Ленинградскому автору присущ
самобытный тип развертывания мелодии по горизонтали, его многочисленные
инструментальные монодии наполнены логикой непредсказуемости, Тищенко
принципиально отказывается от любых точных повторов, все это говорит о подлинно
фольклорном начале его мелодического мышления. Добавим точную мысль В. Сырова о
«новом» тематизме композитора, о принципе «мелодического прорастания, сходном с
развертыванием народного песенного напева», о том, что «композитор не
довольствуется формальным воспроизведением фольклорного источника. Главное
открытие Тищенко в этой области — соединение постепенных вариантных изменений и

конфликтного тематического результата» [8, с. 152].

В своем раннем вокальном цикле «Грустные песни», созданном на стихотворения поэтов
разных стран и народов (английских, русских, венгерских, японских), две песни
написаны на русские народные тексты и по-разному, но ярко и полноценно раскрывают
композиторские подходы к их интерпретации. Трагический характер «Колыбельной», ее
вокально-интонационные обороты вне всякого сомнения восходит к Мусоргскому: «Баю,
баю, баюшки, баюшки, баюшки-баю, нет ли местичка в раю? Хоть на самом на краю
примите Настеньку мою». Здесь царит полная «безнадега», в фортепианной кульминации
(«будет Настенька кричать») мощные tremoli и диссонирующие аккорды создают почти
зримую картину гибели ребенка. Спасает ситуацию лишь очевидная интроспективность
образа, колыбельная поется не матерью, но от третьего, авторского лица.

В песне «На постриженье немилой» аккомпанемента нет, это свободно льющаяся
монодия, бесконечный плач-причет, безысходность, печаль: «Постригись, моя немилая,
посхимись, моя постылая. На постриженье дам сто рублей, на посхимленье всю тысячу».
Тактовых черт нет, лишь половинные и четвертные ноты — варианты интерпретации
многочисленны и многообразны, все музыкально-смысловые акценты расставляет слово.
Текст сопрановой песни (цикл написан для женского голоса), как мы видим, мужской. В
музыке к документальному фильму «Суздаль» (1964) Тищенко дает эти народные слова в
двух версиях: буквально повторяет «женский» вариант из «Грустных песен» (на тон
выше, в еще более напряженной тесситуре) и в теноровой, насыщенной «крикливыми»
мелизмами и акцентами в предельно высоком регистре. Мужская песня идет в «Суздале»
с причудливым, но лапидарным аккомпанементом: выдержанные педали рояля и арфы,
краткие попевки фагота, яркие «всполохи» засурдиненной трубы и пасторальные
наигрыши-интерлюдии гобоя.

Отметим в контексте нашей темы еще одну примечательную работу Тищенко в
документальном кино — музыку к фильму С. Шустера «Северные этюды». Картина
повествует о природе Русского севера, о людях, живущих на островах в Белом море, о
Соловецком монастыре. Композитор создал вокально-инструментальную сюиту, которую
так и назвал — «Северные этюды». Вероятно, это самое насыщенное русским
фольклором сочинение Тищенко, оно буквально пропитано народными интонациями, —
как вокальными, так и инструментальными — собранными в консерваторских экспедициях
рубежа 1950–1960-х годов. Песни бабки У льяны создают в фильме особую атмосферу. В
нотной партитуре сюиты они записаны в басовом ключе, на границе малой и первой
октав (вероятно, именно так и звучал голос настоящей У льяны: в контральтовом
регистре, протяжно-хриплый, простуженный на северных ветрах). Тактовые черты в этих
вольно разворачивающихся монодиях отсутствуют, партитура испещрена знаками

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

6



микрохроматики и алеаторики. Тексты песен типично плачевые, но и полные грубоватого
народного «сюрреализма».

Одна из самых ярких тищенковских фольклорных работ — музыка к спектаклю
Ленинградского академического театра драмы имени А.С. Пушкина по пьесе В.
Тендрякова «Совет да любовь», которую автор оформил в небольшую вокально-
оркестровую сюиту с необычным составом аккомпанирующего ансамбля: гобой, две
валторны, две арфы, двенадцать виолончелей и десять контрабасов. Солистов здесь, по
сути, двое — меццо-сопрано и гобой, их вокально-инструментальный диалог сродни
неспешному разговору, в то время как низкие струнные тянут свои тяжкие, словно
вериги, педали: «Березыньки-то закуржевели, елочки-то замозжевели…Ох, под
ноженьки мне мете, всея следыньки заглаживае… Снегом белым припорашивае…стужа
лютая, горе черное…Ох, метель помете — солнце выгляне, солнце выгляне — снег
растопится, горе черное водой изойдет…Березыньки-то закуржевели, елочки-то
замозжевели» — еще один яркий музыкальный образ безымянной русской женщины
тоскующей по лучшей доле, еще один бесконечный плач в мороз, в стужу, еще одна
такая знакомая нам сценка из русской жизни.

«Плачи» (1966) Э. Денисова — ярчайшая страница в истории отечественной музыки
второй половины прошлого столетия. В этом вокальном цикле автор соединяет свои
фольклорные поиски консерваторских лет (прежде всего, оперы «Иван-солдат») с
авангардистскими увлечениями начала 1960-х (выделим серийную технику). Денисов
создал психологическую драму, подлинно трагическое действо, в центре которого —
похоронный обряд. По словам исследователя творчества Денисова Ю . Холопова, «в
произведении нет прямых цитат и стилизации, но вокальная партия почвенно связана с

глубинным слоем русского фольклора и самым оригинальным его жанром — плачем» [9,

136].

Тексты песен заимствованы из сборника «Причитания» (Причитания. «Советский
писатель», 1960), в котором собраны народные плачи, записанные у Ирины Андреевны
Федосовой, крупнейшей русской сказительницы XIX века. Ее творчеством
интересовались Н. Некрасов и М. Балакирев, М. Горький и Н. Римский-Корсаков. Ф.
Шаляпин отзывался о ней восторженно: «Она вызвала у меня незабываемое
впечатление. Я слышал много рассказов, старых песен и былин и до встречи с
Федосовой, но только в ее изумительной передаче мне вдруг стала понятной глубокая

прелесть народного творчества» [10, 170]. Обращение композитора к записям Федосовой,
к этой глубоко человечной поэтической традиции народных причитаний, созданных
талантом многих поколений русских женщин, говорит о глубокой проработке автором
фольклорно-поэтического материала. Новое музыкальное время требовало новой
литературы. А та, в свою очередь, диктовала свежие композиторские решения,
погружала музыкантов в стилевые и языковые поиски.

Эмоциональная выразительность в «Плачах» — основа вокальной техники, вокальной
интонационности. Причитания и трагические вскрики, опустошенные «завывание» и
скорбная «обессиленность», отчаяние, всхлипывания — все эти чувства требовали
новых технологических решений. Партия солистки необычайно сложна: пение с
закрытым ртом, разнообразные glissandi, шептание, скороговорки-причеты, вскрики:
голос здесь сродни виртуозному инструменту, порой он и вовсе сплетается с ударно-
рояльным многоголосием, оказывается одной из многочисленных линий, живым
элементом насыщенной полифонией партитуры. В таинственной коде произведения голос
полностью сливается с ирреальным инструментальным окружением, его невозможно

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

7



различить, определить ухом, он становится сонорной приметой, частью целого.
Додекафонная интервалика властно требует абсолютной точности, и это еще одна
серьезная преграда на пути постижения вокалисткой цикла Денисова.

Влияние «Свадебки» И. Стравинского в «Плачах» ощутимо, и это не только структура
ударно-фортепианного ансамбля в сопровождении. Сочетание необычайной внутренней
силы, какой-то «варварской» стихийности, эмоциональной наполненности с
лаконичностью, даже аскетизмом — значительно более прочные нити, связующие два
оригинальных сочинения. Но несомненны переклички и с М. Мусоргским, с его
«Детской», с другими его вокальными циклами: народно-простоватый «говорок»,
подвижные речитативы (конечно, значительно более сложно устроенные интонационно),
точные подражания человеческой речи: вся эта музыкальная «правда» нашла в цикле
Денисова свое полноценное, воссозданное уже на новом этапе развития отечественного
вокального искусства, воплощение.

«Написанные в конце 1959 года „Песни вольницы“ полностью раскрыли золотую россыпь
вокального мелоса Слонимского. Ж иво восприняв русский фольклор, не только в чисто
музыкальном его результате, а в комплексе всего жизненного уклада, эмоционального и
нравственного мира, постигнув его изнутри и одновременно как бы своим собственным
нутром, композитор обнаружил свою фольклорную стихию столь же подлинную, как у

Мусоргского, Стравинского или Прокофьева, но и столь же индивидуальную» [11, 60].
Отметим в высказывании крупного ученого М. Рыцаревой мысль об усвоении С.
Слонимским русского фольклора в комплексе всего «жизненного уклада». Сын
известного писателя, с детства общавшийся с советской литературной элитой,
всесторонне и блестяще образованный, Слонимский и сам был превосходным писателем.
Он очень зорко смотрел на окружающий мир, умел вычленить главное, умел выразить
все это в своей музыке. Его подходы к изучению фольклора (и не только русского!) —
сродни научным, но оплодотворены могучей творческой фантазией.

Вокальный цикл на народные слова написан для меццо-сопрано, баритона и фортепиано.
Драматургическое решение «Песен вольницы» очень точно и не лишено своеобразия:
интонационное поле женского голоса — русская крестьянская, преимущественно
протяжная песня. В фортепианном сопровождении доминирует подголосочная
полифония, но и колокольность, и острая ритмика, и длинные, напряженно звучащие
педали. В вокальной партии — полураспев-полуговор: мягкий, простой, иногда немного
угловатый, непосредственный. Слонимский в своем вокальном творчестве предпочитает
сопрановый тембр, в «Вольнице» ему понадобился низкое, грудное звучание, более
соответствующее, по мнению автора, народному началу. Сфера мужского голоса резко
контрастна: жесткие пунктирные ритмы, хроматические «угловатости»,
синкопы-«прыжки», «колючая» интервалика, «разнузданные» интонации. Рояль
импульсивный, плотный, ярко демонстрирующий «разбойничью удаль». Лихая силушка
здесь выражена, скорее, в негативном ключе, она не находит себе (как это часто
случается на Руси) позитивного выхода, ее путь — «от зелена вина — до ножа и
грабежа».

Меццо-сопрановые и баритоновые песни-образы чередуются, создавая, таким образом,
естественную драматургически-яркую контрастную линию. В цикле девять частей,
сольные и дуэтные. Каждая представляет из себя законченную сценку из народной
жизни — живописную, свежую, выразительную: «Песни вольницы» с успехом могли бы
исполняться в театре. В середину произведения Слонимский поставил комедийно-
гротесковую жанровую дуэтную песню «Куманек», своеобразную интермедию, как будто

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

8



снимающую драматическое напряжение предыдущих частей и приготавливающую
трагическую развязку финала: кума зазывает куманька в гости, а он каждый раз находит
новые предлоги и причины отказаться от приглашения. Сценка эта очень веселая,
по-«кучкистски» сочная, сродни эпизодам «Сорочинской ярмарки». И это важное для нас
знание о природе фольклорного начала у композитора.

«Песни вольницы» современны, в произведении ощущается напряженный поиск автором
нового языка, это подлинно «оттепельная» музыка. В качестве подтверждения нашей
идеи приведем еще одно высказывание М. Рыцаревой, подчеркивающее синтетический
характер фольклорных устремлений Слонимского: «Среди стилистических находок
композитора в этом сочинении важно отметить выявленные им и переданные с помощью
своеобразной тонкой ритмики экспрессивные свойства фольклора. Характерные для
этого мелоса дробные, а потому акцентно усиленные начальные интонации мотивов,
совпадающие подчас с плачевой ритмикой, свойственны и фольклору других народов, не
только русского. Мы встретим их и в венгерском, и в негритянском, и в фольклоре
народов Востока. А поскольку чужой фольклор пришел к нам с современной музыкой, мы

ощущаем здесь формулу „русский фольклор плюс современность“» [11, 63].

Городской фольклор — важнейший художественный пласт в творчестве композиторов
«новой фольклорной волны». Традиция собирания образцов городского музыкального
быта в русской музыке давняя, еще с XVIII века. Но музыка города все время менялась,
возникали новые жанры, устаревали и отмирали прежние формы. Песни фабричного
люда в опере С. Слонимского «Виринея», некоторые сцены из «Не только любовь» Р.
Щедрина — звуковые приметы российского города ХХ века. Добавим сюда и авторскую,
бардовскую песню, немыслимую вне широкого окружающего интонационного фонда.
«Три песни на стихи Марины Цветаевой» Б. Тищенко — талантливый отклик на богатую и
живую бардовскую традицию. Гитарный аккомпанемент (который предполагался в
первоначальной версии цикла), полуречь, полушепот, полупение, безыскусность,
отсутствие привычных для композитора гармонических изысков, строгая куплетность —
главные составляющие особой стилистической линии этого произведения. Добавим в
наш (далеко не полный) список «женских» вокальных циклов, вдохновленных городским
фольклором ахматовские романсы С. Слонимского, и, конечно, «Вечерок» В. Гаврилина.

Цикл создавался по просьбе З. Долухановой. Впервые исполнив и включив в свой
концертный репертуар «Русскую тетрадь», певица, по ее собственным словам, была
«отравлена» творчеством В. Гаврилина и ждала от него новое произведение. В отличие
от «Русской тетради», пропитанной крестьянским фольклором и созданной на народные
тексты, в «Вечерке» господствует стихия городского романса, непритязательного,
бытового, «чувственного». Автор дал своему произведению неожиданный подзаголовок:
«записи из альбома старой женщины», следуя в русле известной и достаточно старой
русской традиции (подобные альбомы являлись непременным атрибутом не только
уездных барышень, но и светских красавиц) вписывать в домашние альбомы, лежащие в
гостиной помещичьего дома на видном месте на туалетном столике, стихотворение,
мадригал, а то и нарисовать в него виньетку или даже пейзаж.

«Вечерок» — в высшей степени самобытный ответ Гаврилина на захватившую
отечественную музыку в 1960–1970-е годы тенденцию на «выветривание интонаций».
Техническая изощренность, поиски нового языка, увлечение композиторским методом
как самодостаточной художественной ценностью уводили авторов от
непосредственности, от эмоционально окрашенной музыки, от высшей простоты и, в
конечном итоге, от слушателя. Противовес для Гаврилина, его попытки вернуть

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

9



утраченное равновесие — интенсивные поиски в музыке быта, в живой интонационной
среде, в повседневных звуковых реалиях, в напеве, в говоре, шире — в человеческой
речи (не правда ли, и здесь проступают корневые заветы Мусоргского!).

Народные тексты в «Русской тетради» органично связывают восемь частей
произведения, их стилистическое единство — залог целостности развернутого
вокального цикла. Литературная основа «Вечерка» иная: пестрая, разнородная, даже
лоскутная. Что-то написано самим Гаврилиным (а он был замечательным писателем и
рассказчиком), что-то принадлежит перу А. Шульгиной, с которой композитор именно в
эти годы начал интенсивно сотрудничать, одно стихотворение — из Г. Гейне (любимого
поэта Гаврилина), текст еще одной песни — немецкая народная (застольная) «Ах, мой
милый Августин». Оригинальный поэтический выбор автора подчеркивает
стилистическую цельность замысла, удивительную литературную интуицию Гаврилина. С
одной стороны, альбомная традиция XIX века предполагала разнообразие записей, с
другой, — обильное заимствование из тогдашней Европы, многоязычие. Так было и в
музыке: исконное в России всегда мирно и тесно переплеталось с прижившимся
«заграничным».

Гаврилин наполняет «Вечерок» музыкальным и литературным «бытом», опирается на
привычные жанры и интонационные обороты, но далек от примитивной стилизации.
Искренность и огромный талант автора оберегают это, в целом, непростое сочинение от
тривиальности, банальности, шаблонности. Обыденность здесь не является синонимом
заурядности, а простота — пошлости. Композитор как будто открывает музыкальную
шкатулку из прошлого и сам, словно ребенок, удивляется звукам, оттуда льющимся.
Тикающие «часики» в партии фортепиано, «кукольные» вальсы, словно «фальшивящий»
механизм кластеры-диссонансы, паузы-«остановки» в вокальной скороговорке — все это
частички человеческой жизни, выхваченной из потока Времени, нотные записи в
«альбомчик», найденный на чердаке русской усадьбы.

Среди исполнительских трудностей «Вечерка» — не поддаться на гаврилинские
«провокации» (на уровне вокальной интонации, слова, артистического прочтения), не
выйти за границы, отделяющие камерно-вокальную музыку — тонкую, изящную, умную —
от «театральщины». Обратимся к замечательному высказыванию исполнительницы
«Вечерка» З. Долухановой, подтверждающему нашу мысль и объясняющему ее подходы
в интерпретации вокального цикла: «Прелестное, тонкое, сугубо камерное
произведение, абсолютно непохожее на взрывную „Русскую тетрадь“. Оно требовало
новых режиссерских решений, новой красочной палитры, нового „Опыта“. Сразу
почувствовала я и коварство этого произведения, — стоит при его исполнении чуть-чуть
утратить меру, как элегические воспоминания о прошлом, сердечная грусть, вздохи о
том, что „все прошло, прошло, прошло“ превратятся в слезливость, в сентиментальность,
слащавость. А это будет уже не Гаврилин, потому что музыка Гаврилина и безвкусица

понятия несовместимые» [12, с. 178].

В заключение скажем еще об одном знаковом для «новой фольклорной волны»
произведении Гаврилина, о его вокально-симфонической поэме «Военные письма»,
сочинявшейся одновременно с «Вечерком». Здесь совсем иные формы народной песни
— солдатские, вдовьи причитания, детские считалки, колыбельные. Приведем точное,
исчерпывающее высказывание о Гаврилине исследователя русского фольклора И.
Земцовского: «Гаврилин не боится самых ходовых (чтобы не сказать „расхожих“)
интонаций: он их не выдумывает заново, не конструирует, он их по-своему произносит и
проясняет, вкладывая в них глубокую поэтичность своего мироощущения <…> дар

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

10



поэтизации обыденного — особый дар, и Гаврилин владеет им удивительно» [13, с. 27].

Перейдем к кратким выводам. Обновление отечественной музыки, начавшееся на
рубеже 1960-х годов, обращение к новым техникам, поиски свежей стилистики,
необычных форм высказывания, привели к существенному развитию камерно-вокальной
музыки. Благодаря свойственным вокальному циклу универсальности (идущей, прежде
всего, от слова), способности к гибким модификациям, не требовательности к затратам,
связанным с исполнительским составом, он оказался благодатной сферой приложения
творческий усилий советских композиторов разных поколений. Вокальные циклы в этот
период становятся ведущим жанром в творчестве многих именитых советских авторов и
советской музыки в целом.

Молодые композиторы живо воспринимали русский фольклор в комплексе всего
жизненного уклада, постигали его изнутри, через нравственный мир. Явление «новой
фольклорной волны», поиски молодыми композиторами «интонационной подлинности»
тесным образом сопрягались с развитием авангардных методов сочинения, с творческим
горением, с профессиональной оснащенностью, с общей тягой к новизне, к бунтарству,
наконец. Тема нашего исследования — «женский» вокальный цикл 1960–1970-х годов.
Можно с уверенность говорить о том, что у «новой фольклорной волны» — «женское
лицо», что голос русской женщины — причитающей, голосящей, страдающей, любящей,
заходящейся в разудалой частушке — голос этого уникального художественного
явления, шире, — голос целого поколения отечественных авторов.

Библиография

1. Шевляков, Е.Г. Новая фольклорная волна // История отечественной музыки второй
половины XX века.  – СПб: Композитор, 2005. – С. 76–93. 
2. Щедрин, Р.К. В экспедиции за фольклором // Родион Щедрин: Автобиографические
записи. – М.: АСТ Москва, 2008. – С. 65–71. 
3. Гаврилин, В.А. Что за музыкой? // Гаврилин В.А. Слушая сердцем… Статьи.
Выступления. Интервью. – СПб: Композитор, 2005. – С. 199–203. 
4. Гаврилин, В.А. Беседа на Ленинградском радио 2 февраля 1986 года // Гаврилин В.А.
Слушая сердцем… Статьи. Выступления. Интервью. – СПб: Композитор, 2005. – С. 255–
271. 
5. Серов, Ю.Э.  Симфоническое творчество Б. Тищенко в контексте обновления
отечественного симфонизма второй половины ХХ века: диссертация … докт.
искусствоведения: 5.10.3. / Серов Юрий Эдуардович. – СПб, 2022. 1004 с. 
6. Музыкальные сезоны. Р.К. Щедрин. Концерт для оркестра №2 «Звоны» [Электронный
ресурс]. – URL: https://musicseasons.org/rodion-konstantinovich-shhedrin-koncert-dlya-
orkestra-2-zvony/ (дата обращения: 05.01.2024) 
7. Щедрин, Р.К. Первая опера // Родион Щедрин: Автобиографические записи. – М.: АСТ
Москва, 2008. – С. 105–112. 
8. Сыров, В.Н. Борис Тищенко // История отечественной музыки второй половины XX
века. – СПб: Композитор, 2005. – С. 139–156. 
9. Холопов, Ю.Н. Эдисон Денисов. – М.: Композитор, 1993. – 312 с. 
10. Шаляпин, Ф.И. Страницы моей жизни. – Л.: Прибой, 1926. – 220 с. 
11. Рыцарева, М.Г. Композитор Сергей Слонимский. – Л.: Советский композитор, 1991. –
251 с. 
12. Долуханова, З.А. Красивый и щедрый талант // Этот удивительный Гаврилин. – СПб:
Композитор, 2002. – С. 173–177. 
13. Земцовский, И.И. Фольклор и композитор: Теоретические этюды. – Л.: Советский
композитор, 1977. – 176 с. 

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

11



14.   Шкиртиль, Л. В. Приметы новой эпохи: «женский» вокальный цикл в период
обновления отечественной музыки 1960–1970-х годов // Человек и культура. – 2023. –
№ 1. – С. 24–32.    

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

В журнал «PHILHARMONICA. International Music Journal» автор представил свою статью
««Ж енский» камерно-вокальный цикл 1960–1970-х годов и «новая фольклорная волна».
Часть 1. В поисках интонационной подлинности», в которой проведено исследование
применения советскими композиторами середины ХХ века произведений народного
женского творчества. 
Автор исходит в изучении данного вопроса из того, что в 1960-х годах в отечественную
музыкальную традицию вошло новое художественное направление, случилось
своеобразное накопление выдающихся сочинений-образцов, поражающих
самобытностью и яркостью, новыми техниками записи, предельно добросовестным
отношением авторов к оригинальным материалам, собранным в консерваторских
фольклорных экспедициях. Для молодых композиторов народная мелодика и ритмика,
живая интонационная среда, непосредственная эмоциональность стали не только
своеобразным противовесом изощренным техникам, но важнейшей составляющей
авторского языка и даже мышления, а подчас и главной опорой художественного
высказывания.
Актуальность данного исследования обусловлена популярностью творчества
композиторов указанного периода и важностью их влияния на современное
музыкальное искусство.
К сожалению, в статье отсутствует теоретическая составляющая исследования. Автором
статьи не представлена информация по научной новизне исследования. Не проведен
библиографический анализ, не представлено исследование степени научной
проработанности изучаемой проблематики. Затруднительно делать вывод о научной
новизне данного исследования и из текста статьи.
Цель исследования заключается в анализе фольклорной составляющей отечественных
музыкальных произведений 60-х годов ХХ века. Объектом исследования является
«женский» вокальный цикл и певческая традиция, предметом исследования выступает
творчества композиторов, включавших элементы женского фольклора в свои
произведения: Р. Щедрина, С. Слонимского, Э. Денисова, Б. Тищенко, В. Гаврилина.
Автор поясняет выбор предмета своего исследования тем, что данная плеяда
композиторов находилась под сильным влиянием и черпала источник своего
вдохновения в женских фольклорных произведениях, полученных ими в результате
собственных экспедиций в неотредактированном первозданном виде.
В ходе исследования были использованы общенаучные методы анализа и синтеза, а
также художественный и музыковедческий анализ. Эмпирическую базу составили
произведения и воспоминания композиторов Р. Щедрина, С. Слонимского, Э. Денисова,
Б. Тищенко, В. Гаврилина. 
Автором проделан детальный художественный и музыковедческий анализ произведений
данных композиторов: «Озорные частушки» (1963) и «Звоны» (1968) Р. Щедрина,
«Грустные песни», «Северные этюды» Б. Тищенко, ««Плачи» (1966) Э. Денисова.
На примерах произведений автором показаны возможности синтеза фольклорных
традиций и симфонической музыки, сила и эмоциональная выразительность народных

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

12

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


мотивов, а также отдельно проанализированы выразительные средства и приемы,
примененные авторами в своих работах.
Автор уделяет внимание и использованию в своих произведениях композиторами «новой
фольклорной волны» городского фольклора как важнейшего художественного пласта. В
статье проанализированы вдохновленные городским фольклором ахматовские романсы
С. Слонимского и «Вечерок» В. Гаврилина.
В заключении автором представлен вывод по проведенному исследованию, в котором
приведены все ключевые положения изложенного материала. 
Представляется, что автор в своем материале затронул актуальные и интересные для
современного социогуманитарного знания вопросы, избрав для анализа тему,
рассмотрение которой в научно-исследовательском дискурсе повлечет определенные
изменения в сложившихся подходах и направлениях анализа проблемы, затрагиваемой
в представленной статье. Полученные результаты позволяют утверждать, что изучение
возможности слияния различных стилей в создании новых направлений в искусстве
представляет несомненный теоретический и практический культурологический интерес и
может служить источником дальнейших исследований. 
Представленный в работе материал имеет четкую, логически выстроенную структуру,
способствующую более полноценному усвоению материала. Этому способствует также
адекватный выбор соответствующей методологической базы. Библиография
исследования составляет 14 источников, что представляется достаточным для
обобщения и анализа научного дискурса по исследуемой проблематике.
Тем не менее, автор выполнил поставленную цель, получил определенные научные
результаты, позволившие обобщить материал. Следует констатировать: статья может
представлять интерес для читателей и заслуживает того, чтобы претендовать на
опубликование в авторитетном научном издании после устранения указанных
недостатков.

10.7256/2453-613X.2024.2.70810 PHILHARMONICA. International Music Journal, 2024 - 2

13


	«Женский» камерно-вокальный цикл 1960–1970-х годов и «новая фольклорная волна». Часть 1. В поисках интонационной подлинности

