
Сунь Вэньцзюнь 

ORCID: 0000-0003-1903-2224 

аспирант; кафедра истории русской литературы; Московский государственный университет им. М.В.
Ломоносова 

119991, Россия, г. Москва, ул. Ленинские Горы, 1 

sunventszyun@yandex.ru

Litera 
Правильная ссылка на статью:
Сунь В. Отражение авторских религиозных взглядов в фантастических образах и народной демонологии в
ранней прозе Н. В. Гоголя и новеллах Пу Сунлина: типологический аспект описания // Litera. 2025. № 2. DOI:
10.25136/2409-8698.2025.2.73479 EDN: JRHHZQ URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=73479

Отражение авторских религиозных взглядов в
фантастических образах и народной демонологии в
ранней прозе Н. В. Гоголя и новеллах Пу Сунлина:
типологический аспект описания

Статья из рубрики "Литературоведение"

DOI:

10.25136/2409-8698.2025.2.73479

EDN:

JRHHZQ

Дата направления статьи в редакцию:

19-02-2025

Дата публикации:

26-02-2025

Аннотация: Данная статья посвящена типологическому анализу отражения авторских
религиозных взглядов в фантастических образах и народной демонологии в ранней
прозе русского писателя Н. В. Гоголя «Вечера на хуторе близ Диканьки» и классическом
произведении китайской словесности новеллиста Пу Сунлина «Рассказы Ляо Чжая о
необычайном». В статье основное внимание уделено моральным и религиозным
исканиям обоих авторов, а также художественным функциям их религиозно-этических
убеждений в раннем фантастическом цикле повестей Гоголя и сборнике рассказов Пу
Сунлина. В ходе анализа выявлены общие черты и принципиальные различия в их
художественных мирах, обусловленные культурными и религиозными традициями.  В

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

167

https://e-notabene.ru/fil/rubric_271.html


исследовании представлен историко-теоретический обзор методологии типологического
анализа литературных текстов, раскрывающий динамику развития понятия
«типологической связи» в сравнительном литературоведении.   Данный подход
применяется для изучения влияния православных концепций на раннее творчество Н. В.
Гоголя и буддийских и даосских идей на творчество Пу Сунлина. В статье делается
вывод о том, что изучение отражения авторских религиозных взглядов в изображении
фантастических образов и народной демонологии в ранней прозе Н. В. Гоголя и
рассказах Пу Сунлина возможно в рамках типологического подхода. Религиозные
воззрения рассматриваемых писателей сформировались под влиянием их семейного и
социального окружения. В отличие от линейной православной модели дихотомии добра
и зла у Гоголя, потусторонний мир у Пу Сунлина, вдохновленный даосской концепцией
«бессмертия души» и буддийским «круговым» способом мышления о карме и
реинкарнации, отличается амбивалентностью. Кроме того, религиозные концепции
определяют различия в изображении инфернальных персонажей: у Гоголя они
предстают как антагонисты и искусители, а у Пу Сунлина выполняют функции
помощников и утешителей.

Ключевые слова:

Фантастические образы, народная демонология, Н. В. Гоголь, Пу Сунлин, православие,
буддизм, даосизм, типологический анализ, русская литература, китайская литература

Введение

Исследование творчества классиков русской и китайской литературы Н. В. Гоголя (1809–
1852) и Пу Сунлина (1640–1715) имеет давнюю традицию в российской и китайской
науке. Изучение их творчества возможно через призму типологического анализа,
учитывающего их принадлежность к различным эпохам, религиям и культурам.

На основе анализа работ русских и зарубежных исследователей в области
типологического изучения литературы можно проследить динамику интерпретации
типологических связей в науке. Классический подход, сформированный в рамках
позитивизма, предполагал изучение текстов, объединенных общими или схожими

историческими условиями (А. Н. Веселовский [2], Х. М. Познетт [15] и др.). Однако с
середины ХХ века, в период кризиса идентичности компаративистики, акцент сместился с
исключительно генетических связей на установление типологических сближений (И. О .

Шайтанов [13], Р . У эллек [16] и т. д.). В новейшее время утвердилось представление о
познавательной активности исследователя, который, опираясь на логику, эрудицию и
методологическую строгость, способен осуществлять рациональное и научно
обоснованное сопоставление текстов, принадлежащих к различным культурным

традициям (Э. Ауэрбах [1], Д. Дэмрош [14] и т. п.). Современный подход позволяет
сделать вывод о том, что анализ типологических связей выходит за рамки социального
контекста и включает в себя глубокое изучение поэтики отдельных авторов, расширяя
горизонты интерпретации и понимания литературных явлений.

Гоголь и Пу Сунлин в своем творчестве активно использовали фольклорные и
литературные материалы, были увлечены фантастикой и народной демонологией, что
дает основание для типологического анализа их произведений. Схожие литературные
герои (демоны, призраки, бесы в человеческом облике) и сюжеты (приключение
главного протагониста в потустороннем мире в ночное время), отражающие

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

168



нравственные и религиозные искания авторов, придают уникальность и своеобразие
каждому из писателей.

Основная часть

Истоки религиозных взглядов Пу Сунлина и Н. В. Гоголя

Пу Сунлин и Н. В. Гоголь создавали свои произведения, используя яркие
фантастические сюжеты с дьявольскими персонажами. Однако анализ новелл Пу Сунлин
и ранних рассказов Н. В. Гоголя позволяет отметить разные подходы китайского и
русского писателя к решению конфликта между добром и злом.

В середине 1820-х годов с возрастающим интересом к фантастике, мистике, готике, а
также к элементам страшного и завораживающего в русской прозе появляется
необычный жанр, получивший название «фантастическая повесть» [9: 5–47]. Н. В.
Гоголь в первые годы творчества был увлечён романтической демонологией, особенно
это отражается в его в его книге «Вечера на хуторе близ Диканьки», где писатель
опирается на христианскую модель «линейного» мышления с началом и концом
(спасение души в раю или ее сошествие в ад), чтобы создать разные художественные
миры, в которых гармонично сочетаются реальность и ирреальность, хотя судьбы
главных героев не всегда вписываются в данную концепцию. Отметим, что в дальнейшей
творческой жизни писатель переходит от открытой и яркой демонологии, воплощенной в
мистических и фантастических образах, к скрытой и подтекстовой. Такая эволюция явно
ощутима в «Мертвых душах». В его произведениях присутствует вечная борьба добра и
зла, в которой хорошо представлены Божественная благодать, Божье спасение души и
Страшный суд.

Создание произведения «Рассказы Ляо Чжая» тесно связано с религиозными
установками Пу Сунлина. В своем творчестве китайский писатель заимствует концепцию
«бессмертия души» из даосизма и «круговой» способ мышления о концепции «карма и
реинкарнация» из буддизма. Наделяя дьявола человеческим обликом, он совмещает
фантастику и действительность, разграничивая при этом царство людей и призраков. Пу
Сунлин критикует тьму в реальном обществе и формирует идеальный утопический мир в
своем воображении.

Истоки формирования его религиозных взглядов многоаспектны и включают как
семейные факторы, так и социально-исторические. Семейная история Пу Сунлина такова:
автор в предисловии к новеллам рассказывает, что однажды его отец увидел во сне, как
в дом вошел больной и худой монах с обнаженным правым плечом. К его правой груди
прилип кусочек мази размером с медную монету. Отец проснулся, и в тот самый момент
родился будущий писатель, а на его груди была черная родинка. Отец решает, что сын –
реинкарнация того самого монаха-аскета [См. 11: 15–16]. Исторические предпосылки
обусловлены тем, что писатель эпохи династии Цин существовал в условиях строго
регламентированной чиновничьей системы феодального Китая, которая поощряла
рациональное восприятие действительности, одновременно взаимодействуя с
традиционными китайскими религиозно-философскими представлениями. В данной среде
широко распространились верования в магов и шаманов, способных влиять на души и
живущих, и мертвецов; вера в бессмертных святых и таинственные обители, в которых
они искали уединения в этом мире.

В записках «Ляо Чжая» содержится обширный корпус фольклорных и волшебных
историй, где отчетливо просматривается влияние буддийской и даосской философии и
народных суеверий (почти две трети рассказов посвящены этой тематике). Отношение Пу

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

169



Сунлина к религии и народным верованиям очень полемическое. С одной стороны,
писатель изображает целую галерею персонажей-монахов, но в некоторых его рассказах
из «Ляо Чжая» эти герои не имеют ничего общего с высокими качествами, такими как
праведность и святость. Он иронически относится к божествам из любого пантеона
(буддийского, конфуцианского или даосского), потому что они больше похожи на обирал
и азартных игроков. Их волшебство из загробного мира – лишь способ помогать земным
людям предсказывать будущее или продвигаться по карьерной лестнице, получая
официальные должности. У бедительными примерами вышесказанного являются рассказы
«Колдовство хэшана» («僧术») и «Дракон дразнит паука» («龙戏蛛»). В первом случае
студент может использовать сверхъестественную силу монаха, чтобы купить себе
должность; а во втором в постскриптуме к этому рассказу есть такие слова: «Не слишком
ли бестолков небесный владыка! За что такой хороший чиновник, честный и любящий
народ, подвергается такой трагической катастрофе» [17: 1957]. С другой стороны, Пу
Сунлин в конце рассказов постоянно цитирует слова именитых монахов, которые служат
для просвещения народа. Например, в послесловии к новелле «Расписная стена» («画
壁») он пишет: «“Чудесное рождается от самих же людей!” В этих словах, пожалуй, есть
глубочайшая правда. <…> Буддийской мудростью окрепло сердце старого монаха» [10:
143]. Можно сделать вывод, что господин Ляо Чжай более убежден в том, что люди
создают свое впечатление о богах, исходя из собственного характера, поэтому боги
глупца и философа будут выглядеть по-разному. Автор выражает свое глубокое желание
видеть на земле, а не в небесном царстве честных и порядочных людей. Насмешки Пу
Сунлина несколько подрывают веру в культ святых и подземную жизнь, опровергая
суеверия о богах, но не критикуя саму идею бога.

На формирование духовного мировоззрения Н. В. Гоголя также значительно повлияли
семейные традиции. Как пишет В. А. Воропаев, «среди предков Гоголя были люди
духовного звания: прадед его по отцовской линии был священником, дед закончил
Киевскую Духовную академию, а отец – Полтавскую семинарию. <...> Семейные
предания определили первые понятия и верования Гоголя. <...> Мария Ивановна
отличалась набожностью» [6: 9–11]. Хотя по словам самого писателя, его духовные
чувства возникли не из искренней любви к Богу или жажды истины, а, скорее, из
стихийного страха перед смертью, идеи возмездия и Страшного Суда. Со временем
писатель установил «близкие» отношения с Богом и постоянно молился. В письме к
матери Гоголь писал: «Старайтесь лучше видеть во мне христианина и человека, чем
литератора» [6: 415]. Социально-литературный контекст деятельности Гоголя также
выглядит иначе: его мотивы обращаются к жанровой фантастике, к фольклорной
демонологии, что во многом определялось литературной ситуацией того времени:
романтическим историзмом, интересом к народной культуре и поэзии, национальному
характеру, языку, который в России 1820–1830-х годов был связан с распространением
немецкого романтизма. Малороссийские мотивы часто встречаются в творчестве русских
писателей (В. Т. Нарежного, К. Ф. Рылеева, О . М. Сомова). Произведения раннего Н. В.
Гоголя (в том числе «Вечера на хуторе близ Диканьки» и «Миргород») отмечены
глубоким влиянием фольклора и создавались на фоне романтического увлечения
начинающим писателем национальной экзотикой. В своем первом цикле повестей Гоголь
объединяет фольклорное, навеянное малороссийскими сказками с их дуализмом и
борьбой Бога и дьявола, и литературное (в частности, немецкую романтическую
демонологию Л. Тика и Э. Т. А. Гофмана), стремясь к стилистическому единству.

Специфика авторского религиозного мышления

в «Рассказах… » Пу Сунлина и «Вечерах… » Н. В Гоголя

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

170



В ляочжаевских рассказах прослеживается круговая модель мышления, восходящая к
архаическому символу «Мандала» («круг», «кольцо») [12: 332–333], который по теории
В. Н. Топорова, является ключевым сакральным элементом буддийской мифологии. Этот
символ, возникший в Индии, был усвоен буддизмом и распространился в культурах
Тибета, Центральной Азии, Монголии, Китая и Японии начиная с первых веков нашей
эры. Этот символический образ также переплетается с понятиями «трех перерождений»,
«кармы» и других аспектов буддийской космологии, отражая мудрость и глубину древних
духовных учений. Например, в рассказе «Трое бессмертных» (« 三生») изображена
история конфликта между экзаменатором из провинции Хунань и студентом Син Ю  Таном,
чья вражда, обусловленная экзаменационным провалом, переходит через три
перевоплощения. В первой жизни студент Син, не сдав экзамен из-за некомпетентности
экзаменатора, умирает от отчаяния; во второй жизни экзаменатор, переродившись
крестьянином, казнен по решению суда, где судьей выступает студент Син. После жалоб
на несправедливость оба перерождаются собаками, убивая друг друга в схватке. В
третей жизни, став тестем и зятем по воле Владыки подземного мира, они примиряются,
когда тесть помогает зятю стать чиновником, что символизирует разрешение
кармического конфликта. Таким образом, под пером Пу Сунлина души главных героев
обладают бессмертием и проходят через циклы перевоплощений. Если первые два
уровня фантастического мира, созданного автором, наполнены критикой социальной
несправедливости и пороков реальности, то третий мир воплощает идеальную гармонию,
представляя собой утопическое пространство, где разрешаются все противоречия и
достигается высшая справедливость.

В начале XX века проблематика православного миросозерцания в раннем творчестве
Гоголя стала предметом серьезного изучения, а в современном гоголеведении духовно-
нравственные аспекты его произведений продолжают активно исследоваться такими

учеными, как И. А. Виноградов [3], В. А. Воропаев [4], С. А. Гончаров [7] и В. Ш.

К рив онос [8]. Изучение религиозного мировоззрения Гоголя отражает эволюцию
подходов, демонстрируя значимость христианской культуры на всех этапах его
литературного пути. Если ранее христианская идеология рассматривалась
преимущественно в контексте позднего периода творчества, особенно в связи с
произведением «Выбранные места из переписки с друзьями», где религиозная
проблематика выражена наиболее явно, то в последние годы исследователи всё чаще
обращают внимание на значимость церковной культуры уже в ранних произведениях
Гоголя 1830-х годов. Как отмечает С. А. Гончаров, «христианская культура стала
рассматриваться как необходимый контекст не только для позднего, но и для зрелого и
даже раннего творчества писателя, что существенно изменило представления о
динамике его творческого развития» [7: 4]. Аналогичную точку зрения поддерживает И.
А. Виноградов, подчеркивая, что «понимание ранней гоголевской прозы невозможно без
учета последующего духовного и творческого пути писателя» [3: 10–11]. Кроме того, как
указывает В. А. Воропаев, «в ранних произведениях Гоголя отчетливо прослеживается
вечное противостояние добра и зла, что придает этим текстам глубокий религиозный
подтекст. Эти произведения, несмотря на их фольклорную и юмористическую основу,
представляют собой своеобразные религиозные поучения, где добро неизменно
побеждает зло, а грешники получают заслуженное наказание» [4: 28–29].

Анализ художественной функции фантастики и славянской демонологии в «Вечерах на
хуторе близ Диканьки» позволяет выявить уникальный «линейный» способ мышления
Гоголя, сформированный под влиянием библейского мировоззрения, что контрастирует с
«круговой» моделью мышления Пу Сунлина, обусловленной буддийскими и даосскими

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

171



концепциями. В соответствии с библейской традицией Гоголь изображает вселенную как
линейный процесс, начинающийся с сотворения мира и завершающийся Страшным
судом, где каждая душа предстает перед судом (Евр. 9:27). Почти каждая повесть,
вошедшая в «Вечера …», затрагивает тему борьбы света и тьмы, невидимой войны между
Богом и дьяволом за души людей. Например, в повести «Ночь перед Рождеством»
обнаруживаются параллели с библейскими мотивами, такими как мотив возмездия за
грехи, мотив апокалипсиса, мотив спасения человеческой души и др. Во-первых,
действие разворачивается во время сакрального праздника Рождества Христова с
теплыми рождественскими колядками. Для нечистой силы уже «последняя ночь осталась
шататься по белому свету и выучивать грехам добрых людей. Завтра же, с первыми
колоколами к заутрене, побежит он без оглядки, поджавши хвост, в свою берлогу» [5:
150]. В линейном узоре от начала до конца прослеживается духовная дихотомия между
противоборствующими силами – «древнем змеем» (Отк. 20:2) – сатаной и «потомком
женщины» (Быт. 3:15) – Иисусом Христом. Набожный кузнец Вакула может противостоять
темной силе именно с помощью молитвы и написания иконы. В «Страшной мести»
линейная модель представлена через изображение смерти казаков Ивана и Петра, а
также их божественное осуждение, в то время как нераскаявшиеся грешники
подвергаются изгнанию из Царства Небесного: «Как умер Петро, призвал Бог души
обоих братьев, Петра и Ивана, на суд. “Великой есть грешник сей человек!” – сказал
Бог. <...> “Сделай же, Боже, так, чтобы все потомство его не имело на земле счастья!
чтобы последний в роде был такой злодей, какого еще и не бывало на свете!” <...>
“Страшна казнь, тобою выдуманная, человече! – сказал Бог. – Пусть будет все так, как
ты сказал, но и ты сиди вечно там на коне своем, и не будет тебе царствия небесного”»
[5: 216]. Кроме того, линейная модель проявляется через божественное возмездие за
грехи, где нераскаявшиеся грешники, такие как колдун, обречены на вечное проклятие,
что подчеркивает идею окончательности суда и невозможности спасения вне Божьей
милости. Таким образом, Гоголь через библейские мотивы возмездия, апокалипсиса и
спасения раскрывает духовную дихотомию, характерную для христианского
мировоззрения.

Особенности взаимодействия героев реальных и ирреальных

в произведениях Н. В. Гоголя и Пу Сунлина

Различные религиозные модели мышления существенно влияют на характер
взаимодействия главных героев с демоническими образами. Если в гоголевской
Диканьке, потусторонние существа обычно выступают в роли искусителей и
антагонистов, противостоящих человеку, то в произведениях китайского писателя они
зачастую выполняют функции помощников и утешителей, что отражает принципиально
иное восприятие сверхъестественного, характерное для буддийских и даосских
традиций. Например, в повести «Вечер накануне Ивана Купала» дьявол-искуситель,
воплощенный в «человеческом образе» [5: 101] Басаврюка, олицетворяет темные силы,
противостоящие божественному порядку. Он искушает главного героя Петруся на
совершение тяжкого греха – убийство невинного Ивася, младшего брата его
возлюбленной Пидорки. В данном случае демонический персонаж выступает как
активный участник духовного противостояния, используя человеческие слабости и
страсти, чтобы привести главного героя к моральному падению и гибели. Напротив,
образ лисиц становится центром системы персонажей многих историй «Ляо Чжая».
Например, в рассказе «Студент Го и его учитель» («郭生») повествуется о студенте по
фамилии Го, который встречает своего учителя в образе лисицы-призрака. Лисица
оказывала студенту Го помощь в редактировании его статей, пока он спал ночью.

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

172



Благодаря этому его навыки письма постепенно совершенствовались. Этот эпизод
иллюстрирует, что сверхъестественные существа в произведениях Пу Сунлина часто
выступают в роли помощников, способствующих интеллектуальному и духовному росту
человека.

Заключение

Таким образом, изучение отражения религиозных взглядов Н. В. Гоголя и Пу Сунлина в
изображении фантастических образов и народной демонологии в ранней прозе великого
русского писателя и рассказах выдающегося китайского новеллиста возможно в рамках
типологического подхода. Пу Сунлин принимает из даосизма идею «бессмертия души» и
понятия «кармы и реинкарнации» из буддизма («круговое» мышление), наделяет
дьявола человеческим обликом, совмещает фантастику и реальность, разграничивая
царство людей и призраков, бичует пороки общества и строит утопический мир в своих
текстах. Гоголь же, опираясь на христианскую модель эсхатологического «линейного»
мышления, создает художественные миры, в которых гармонично сочетается реальное и
фантастическое. Судьба его героев отражает вечную борьбу добра и зла, которая ведет
к Страшному суду, спасению или гибели души.

Библиография

1. Ауэрбах Э. Филология мировой литературы // Вопросы литературы. 2004. № 5. C. 123–
139. 
2. Веселовский А. Н. Историческая поэтика. Л.: Худож. лит., 1940. 649 с. 
3. Виноградов И. А. Гоголь художник и мыслитель: Христианские основы
миросозерцания. М.: Наследие, 2000. 450 с. 
4. Воропаев В. А. Николай Гоголь: Опыт духовной биографии. 2-е изд. М.: Паломник,
2014. 336 с. 
5. Гоголь Н. В. Полное собрание сочинений и писем: В 23 т. Т.1. М.: Наука, ИМЛИ РАН,
2003. 922 с. 
6. Гоголь Н. В. Полное собрание сочинений и писем: В 17 т. Т. 12. М.: Изд-во Московской
Патриархии, 2009. 698 с. 
7. Гончаров С. А. Творчество Гоголя в религиозно-мистическом контексте. СПб.: Изд-во
РГПУ им. А. И. Герцена, 1997. 340 с. 
8. Кривонос В. Ш. Мотивы художественной прозы Гоголя. СПб.: ЕГПИ, 1999. 251 с. 
9. Маркович В. М. Дыхание фантазии // Русская фантастическая проза эпохи романтизма
(1820–1840 гг.): Сб. произведений. Л.: Изд-во Ленинград. ун-та, 1991. С. 5–47. 
10. Пу Сунлин. Рассказы Ляо Чжая о необычайном. М.: Худож. лит., 1988. 559 с. 
11. Пу Сунлин. Странные истории из Кабинета Неудачника (Ляо Чжай Чжи И). СПб.:
Петербургское Востоковедение, 2000. 784 с. 
12. Топоров В. Н. Мандала // Мифологический словарь. М.: Советская энциклопедия,
1990. С. 332–333. 
13. Шайтанов И. О. Зачем сравнивать? Компаративистика и / или поэтика //
Филологическая регионалистика. 2009. № 1–2. С. 99–107. 
14. Damrosch D. Comparing the Literatures: Literary Studies in a Global Age. Princeton:
Princeton University Press, 2020. 392 p. (На англ. яз.). 
15. Posnett H. M. Comparative Literature. London: Kegan Paul, Trench, & Co., 1886. 472 p.
(На англ. яз.). 
16. Wellek R. The Concepts of Criticism. New Haven; London: Yale University Press, 1976.
402 p. (На англ. яз.). 
17. 蒲松龄. 聊斋志异 / 刘天池注. 孙海通，刘天池译 (一至四). 北京, 中华书局. 2015. [Пу Сунлин. Ляо
Чжай Чжи И / Комментарии Лю Тяньчи, перевод Сунь Хайтуна и Лю Тяньчи). Пекин:

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

173



Чжунхуа шуцзюй, 2015. Т. 1–4.] (На кит. яз.). 

Результаты процедуры рецензирования статьи

В связи с политикой двойного слепого рецензирования личность рецензента не
раскрывается. 
Со списком рецензентов издательства можно ознакомиться здесь.

Рецензируемая статья посвящена типологическому анализу ранней прозы Н. В. Гоголя и
новелл Пу Сунлина с точки зрения отражения авторских религиозных взглядов в
фантастических образах и народной демонологии. Отмечается, что «Гоголь и Пу Сунлин
в своем творчестве активно использовали фольклорные и литературные материалы,
были увлечены фантастикой и народной демонологией, что дает основание для
типологического анализа их произведений». Актуальность работы обусловлена
интересом исследователей к творчеству классиков русской и китайской литературы Н. В.
Гоголя (1809–1852) и Пу Сунлина (1640–1715), принимая во внимание, что «схожие
литературные герои (демоны, призраки, бесы в человеческом облике) и сюжеты
(приключение главного протагониста в потустороннем мире в ночное время),
отражающие нравственные и религиозные искания авторов, придают уникальность и
своеобразие каждому из писателей». 
Теоретической основой представленного исследования обоснованно выступили труды по
исторической поэтике, проблемам компаративистики, по творчеству Гоголя (в том числе
в религиозно-мистическом контексте) таких отечественных и зарубежных ученых, как Э.
Ауэрбах, А. Н. Веселовский, И. А. Виноградов, В. А. Воропаев, С. А. Гончаров, В. Ш.
Кривонос, И. О . Шайтанов, D. Damrosch, H. M. Posnett, R. Wellek. Библиография
включает 17 источников, соответствует специфике изучаемого предмета,
содержательным требованиям и находит отражение на страницах статьи. Все цитаты
ученых сопровождаются авторскими комментариями. Однако необходимо отметить, что
автор(ы) совсем не апеллируют к актуальным научным работам, изданным в последние 3
года, что не позволяет судить о реальной степени изученности данной проблемы в
современном научном сообществе. Также автору(ам) следует изучить требования
редакции в части оформления ссылок на библиографический список («ссылки
приводятся в квадратных скобках в тексте и оформляются по следующему образцу: [4,
с. 121]»).
Методология исследования определена поставленной целью и задачами, носит
комплексный характер: применяются общенаучные методы анализа и синтеза;
общелингвистические методы наблюдения и описания, методы дискурсивного и
когнитивного анализа, а также сравнительно-типологический анализ, который позволяет
обнаружить общность явлений, которые типологически сходны, но не родственны; их
сходство возникло в результате совпадения ряда условий («Пу Сунлин и Н. В. Гоголь
создавали свои произведения, используя яркие фантастические сюжеты с дьявольскими
персонажами. Однако анализ новелл Пу Сунлин и ранних рассказов Н. В. Гоголя
позволяет отметить разные подходы китайского и русского писателя к решению
конфликта между добром и злом»).
В ходе исследования подробно анализируются истоки религиозных взглядов Пу Сунлина
и Н. В. Гоголя, специфика авторского религиозного мышления и особенности
взаимодействия реальных и ирреальных героев в произведениях Н. В. Гоголя и Пу
Сунлина. В рамках типологического подхода установлено, что «Пу Сунлин принимает из
даосизма идею «бессмертия души» и понятия «кармы и реинкарнации» из буддизма,
наделяет дьявола человеческим обликом, совмещает фантастику и реальность,
разграничивая царство людей и призраков, бичует пороки общества и строит

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

174

https://e-notabene.ru/reviewer_list.php


утопический мир в своих текстах. Гоголь же, опираясь на христианскую модель
эсхатологического «линейного» мышления, создает художественные миры, в которых
гармонично сочетается реальное и фантастическое. Судьба его героев отражает вечную
борьбу добра и зла, которая ведет к Страшному суду, спасению или гибели души».
Теоретическая значимость исследования определяется его вкладом в изучение
творчества Н. В. Гоголя и Пу Сунлина посредством сравнительно-типологического
анализа, учитывающего их принадлежность к различным эпохам, религиям и культурам.
Практическая значимость работы состоит в возможности использовать ее результаты в
курсах по общей теории литературы, по русской и китайской литературе и др.
Представленный материал имеет четкую, логически выстроенную структуру. Стиль
изложения отвечает требованиям научного описания, содержание рукописи
соответствует названию. Все замечания носят рекомендательный характер. Статья имеет
завершенный вид; она вполне самостоятельна, оригинальна, будет полезна широкому
кругу лиц и может быть рекомендована к публикации в научном журнале «Litera».

10.25136/2409-8698.2025.2.73479 Litera, 2025 - 2

175


	Отражение авторских религиозных взглядов в фантастических образах и народной демонологии в ранней прозе Н. В. Гоголя и новеллах Пу Сунлина: типологический аспект описания

